
KONSEP MASYARAKAT IDEAL
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN

oleh:

      S k r i p s i

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar
Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

Fakultas Ushuluddin, Adab, Dan Dakwah

  ABDUL GOFUR
                                   Nim:12.16.9.0001

             Pembimbing  I  : Dr. H. M. Zuhri Abu Nawas, Lc. M.A
 Pembimbing II : Dr. H. Haris Kulle, Lc. M.Ag

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB, DAN DAKWAH

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI
(IAIN) PALOPO

2016



KONSEP MASYARAKAT IDEAL
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN

oleh:

      S k r i p s i

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana
Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Fakultas Ushuluddin, Adab, Dan Dakwah

  ABDUL GOFUR
                                   Nim:12.16.9.0001

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB, DAN DAKWAH

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI
(IAIN) PALOPO

2016



KONSEP MASYARAKAT IDEAL
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN

oleh:

      S k r i p s i

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana
Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Fakultas Ushuluddin, Adab, Dan Dakwah

  ABDUL GOFUR
                                   Nim:12.16.9.0001

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB, DAN DAKWAH

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI
(IAIN) PALOPO

2016



  PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Yang bertanda tangan di bawah ini :

Nama : Abdul Gofur

NIM : 12.16.9.0001

Program Studi : Ilmu al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin, Adab, dan Dakwah

Menyatakan dengan sebenarnya bahwa:

1. Skripsi  ini  benar-benar  merupakan  hasil  karya  saya  sendiri,

bukan plagiasi  atau pun duplikasi  dari  tulisan/karya orang lain

yang saya akui sebagai tulisan atau pikiran saya sendiri.
2. Seluruh bagian dari skripsi ini adalah karya saya sendiri selain

kutipan  yang  ditunjukkan  sumbernya.  Segala  kekeliruan  yang

ada di dalamnya adalah tanggung jawab saya.

Demikian pernyataan ini dibuat sebagaimana mestinya.

Bila di kemudian hari ternyata pernyataan saya ini tidak benar,

maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan tersebut.

Palopo, 21 September  2016

Penyusun; 

Abdul Gofur
NIM 12.16.9.0001

4



NOTA DINAS PEMBIMBING

Lampiran :

Hal : Skripsi Palopo,  21  September
2016

Kepada Yth.

Ketua Prodi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir

Di

Palopo

Assalamu ‘Alaikum Wr. Wb.

Setelah melakukan bimbingan, baik dari  segi isi,  bahasa,
maupun teknik penulisan terhadap skripsi mahasiswa tersebut di
bawah ini:

Nama : Abdul Gofur

NIM : 12.16.9.0001

Prodi : Ilmu al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin, Adab dan Dakwah

Judul Skripsi :Konsep  Masyarakat  Ideal  Dalam
Perspektif 

  al-Qur’an

Menyatakan bahwa skripsi tersebut sudah layak diujikan dalam
ujian munaqasyah.

Demikian untuk proses selanjutnya.

Wassalamu ‘Alaikum Ww. Wb.      

Pembimbing I,

5



                                                           Dr. H. M. ZUHRI ABU 
NAWAS, Lc. M.A

                                  NIP:19710927 200312 1 002

NOTA DINAS PEMBIMBING
Lampiran :

Hal : Skripsi Palopo,  21  September
2016

Kepada Yth.

Ketua Prodi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir

Di

Palopo

Assalamu ‘Alaikum Wr. Wb.

Setelah melakukan bimbingan, baik dari  segi isi,  bahasa,
maupun teknik penulisan terhadap skripsi mahasiswa tersebut di
bawah ini:

Nama : Abdul Gofur

NIM : 12.16.9.0001

Prodi : Ilmu al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin, Adab dan Dakwah

Judul Skripsi :Konsep  Masyarakat  Ideal  Dalam
Perspektif 

  al-Qur’an

Menyatakan bahwa skripsi tersebut sudah layak diujikan dalam
ujian munaqasah.

Demikian untuk proses selanjutnya.

Wassalamu ‘Alaikum Ww. Wb.

6



Pembimbing II,                        

                                   Dr. H. Haris Kulle, Lc. MA.g
                                                            NIP:19700623 
200501 1 003

PERSETUJUAN PEMBIMBING

Judul : Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an

Nama  : Abdul Gofur

NIM  : 12.16.9.0001

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsi>R

Fakultas : Ushuluddin, Adab Dan Dakwah

Disetujui untuk dilanjutkan pada ujian seminar hasil

        Palopo,  15  Agustus

2016

7



 Pembimbing I                     Pembimbing II

 Dr. H. M. Zuhri Abu Nawas, Lc. M.A                  Dr. H. Haris 
Kulle, Lc. MAg
 NIP:19710927   200312  1  002
NIP:19700623 200501 1 003

PERSETUJUAN PENGUJI

Judul Skripsi : Konsep Masyarakat Ideal Dalam 

Perspektif al-Qur’an

Nama : Abdul Gofur

Nim :12.16.9.0001

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin, Adab, dan Dakwah

Disetujui untuk dilanjutkan pada ujian Munaqasyah

Palopo, 15 September  2016.

8



Penguji I, Penguji II,

 Dr. Masmuddin,M.Ag                                              Dr. Kaharuddin,
M.Pd.I  
NIP:19600318 198703 1 004                        NIP: 19701030 
199903 1 003

9



PRAKATA

مم  يي مح رر من ال مم يح رر مه ال مم الل يس مب  

مم , مل رس موال مة  مل رص موال من  يي مم مل معال بب ال مر مه  مد لل يم مح يل مء ما مال مبي ين مل يال مف  مر يش ما مى  معل  
مد يع مب رمال  ما من ,  يي مع مم يج ما مه  مب يح مص مو مه  مل ما ملى  مع مو دد  رم مح مم منال  مل يو مم مو مال  مدن بي مس من  يي مل مس ير مم يل موا  

         Puji  syukur kehadirat Allah Swt.,  atas segala limpahan

Rahmat,  Ina>yah  dan  Hidayah-Nya  sehingga  penulis  dapat

menyelesaikan  skripsi  ini.  Salawat  beserta  salam  semoga  tetap

tercurahkan  kepada  junjungan  Nabiyyullah  Muhammad  Saw., 

sebagai  Uswatun  H>}asanah sekaligus  sebagai  Rahmatan  lil

A’lamin.

Penulisan  skripsi  ini  tidak  terlepas  dari  tantangan  dan

hambatan yang dihadapi,  namun berkat  bantuan,  petunjuk  serta

saran-saran  dan  dorongan  moril  dari  berbagai  pihak,  akhirnya

penulis  dapat  menyelesaikan  tulisan  ini.  Oleh  karena  itu  penulis

menyampaikan  ucapan  terima  kasih  yang  tak  terhingga  dan

penghargaan kepada:

1.  Dr. Abdul Pirol,  M.Ag.,  selaku Rektor IAIN Palopo dan Dr. Rustan, 

S.M.  Hum,  selaku Wakil  Rektor   I  Bidang  Akademik  & Hubungan

Kelembagaan,  Dr.  Ahmad Syarief  Iskandar,  SE.  MM.  selaku  Wakil

Rektor II Bidang Keuangan & Perencanaan,  Dr. Hasbi,  M.Ag. selaku

Wakil Rektor III Bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama yang telah

9



berusaha  meningkatkan  mutu  perguruan  tinggi  tersebut  sebagai

tempat menimba ilmu pengetahuan dan telah menyediakan fasilitas

sehingga dapat menjalani perkuliahan dengan baik.

2. Prof.  Dr. H. M. Said Mahmud,  Lc.,  M.A.,  guru besar IAIN Palopo

sekaligus Ketua STAIN Palopo pada periode 2005-2010.

3. Prof. Dr. H. Nihaya,  M. M.Hum,  Ketua STAIN Palopo Periode 2009-

2014. 

4.  Bapak Drs.  Efendi  P, M.Sos.I,  selaku  Dekan  Fakultas  Ushuluddin,  Adab,  dan

Dakwah,  Dr. H.  M. Zuhri  Abu Nawas,  Lc.,  M.A.,  selaku Wakil  Dekan I  Bidang

Akademik, Sekaligus sebagai pembimbing I Penulis, Dra, Adilah Mahmud M.Sos.I,

selaku Wakil Dekan II Bidang Administrasi umum, dan perencanaan dan keuangan.

dan Dr. H. Haris Kulle, Lc., M.Ag, selaku Wakil Dekan III Bidang Kemahasiswaan

dan kerjasama, sekaligus pembimbing II Penulis,  serta seluruh jajaran  Staf Fakultas

Ushuluddin, Adab, dan Dakwah yang telah banyak membantu penulis.

5. Bapak Drs. Syahruddin. M.HI,  Selaku Ketua Program Studi Ilmu al-

Qur’an  dan  Tafsir,  Dr.  H.  Rukman  A.R  Said,  Lc.  M.Th.I  Selaku

Sekretaris  Program  Studi  Ilmu  al-Qur’an  dan  Tafsir  Yang  Sudah

Membantu Penulis.

10



6.  Kepala Perpustakaan IAIN Palopo Dr. Masmuddin,  M.Ag.,  beserta

Staf  yang telah menyediakan buku-buku/literatur untuk keperluan

studi kepustakaan dalam penyusunan skripsi ini.

7. Terkhusus  Untuk  Kedua  Orang  Tua  Tercinta,  Ayahanda  Abdullah, 

Ibunda  Sriaten  (Almarhummah),  Yang  telah  merawat,  mendidik, 

membesarkan,  mengajarkan  arti  Perjuangan  dan  Ketulusan  serta

tidak  bosan-bosannya  mendoakan,  mencurahkan  cinta  dan

kasihnya sampai sekarang ini.  Kakak,  Ahmad Khoirin. Sekeluarga, 

Siti  Khotimah.  Sekeluarga,  Umi  Kulsum.  Sekeluarga  yang  selalu

mendoakan dan tak henti-hentinya memotivasi penulis.
8. Keluarga Besar KODIM 1403/KODAM VII WIRABUANA SAWERIGADING

PALOPO,  Keluarga  Besar  ZUBDEN  POM/KODAM  VII  WIRABUANA

PALOPO,  Keluarga Besar KOMPI SENAPAN C 721/MAKKASAU PALOPO, 

Yang telah banyak memberikan motivasi bagi penulis.
9. Kepada Andi Ruhbanullaila Rifa’i. S.Ag,  Muh.Irsan. S.Pd.I,  Amrullah.

S.Sos,   Husain.  S.Pd,  Fikri  Haikal,  Yang  Selama  ini  Memotivasi, 

Membantu,  Serta   menemani  Penulis  dalam  suka  dan  duka

khususnya  dalam Penyelesaian  skripsi ini.
7. Sahabat-Sahabat Seperjuangan FUAD Program Studi Ilmu al-Qur’an

dan  Tafsir;   Suarni.  S.Ag,  Nur  Laila.  S.Ag,  Hurriyah,  Rahmat

Suhaedir  ,  Asmaul  Husnah.  S.Ag,  Abdul  Kahar.  S.Ag,  Ahmad Arfi.

S.Ag,  Ajar Anggriani. S.Ag,   Baiq Rohayani. S.Ag,  Istiqamah. S.Ag, 

11



Siti  Fauziyah S.Ag.,  Saifuddin.  S.Ag,  Samsidar.  S.Ag,   Musayyana.

S.Ag,   Pargawati. S.Ag,   Siti Khadijah. S.Ag,  Muh. Sadzali S.Ag.,  Muh.

Solikin. S.Ag.
8.  Kepada  Segenap  Keluarga  Besar  Komando  Resimen  Mahasiswa

Satuan  712  IAIN  Palopo,  Terkhusus  Angkatan  XIII/2013,  Haltia

Masutrang. S.Pd,   Israh. S.Pd,  Nurmar’atus solihah S.Pd.,   Sumarlin.

S.Pd,  Helda. S.Pd,  Irmawati. S.Pd,  Febriyanti. S.Pd,  Mukhlisul Abror, .

Tanpa terkecuali,  para  senior-snior,  serta  para  junior  yang sudah

memberi motivasi  penulis selama ini.
9. Teman-Teman KKN IAIN PALOPO Angkatan Ke-XXIX/2016,  Khususnya

Posko  Desa  Salutubu,  Kecamatan  Walenrang  Utara,   Kabupaten

luwu. Serta adik-adik asrama Al-Abrar yang saya banggakan.
Akhirnya  Dengan ucapan banyak terimaksih kepada semua pihak yang sudah

berpartisipasi dalam penyelesaian studi penulis, Semoga apa yang telah di berikan

Kepada Penulis menjadi amal ibadah dan mendapat balasan dari Allah Swt. 
Penulis memohon do’a semoga bantuan partisipasi dari berbagai pihak dapat

diterima  sebagai  ibadah  dan  diberikan  pahala  yang  berlipat  ganda.  Semoga  hasil

penelitian dalam skripsi ini berguna bagi kita semua. Āmin yā Rabb al-‘Ālamīn.. 
Sebagai akhir kata, penulis menyadari bahwa dalam skripsi ini masih terdapat

kekurangan  dan  sangat  jauh  dari  kesempurnaan.  Oleh  karena  itu,  penulis

mengharapakan  kritik  dan  saran  dari  pembaca  untuk  kesempurnaan  skripsi  ini

selanjutnya.    

12



  Palopo,  21 September 
2016  

   

   Penulis,  

13



DAFTAR ISI

HALAMAN SAMPUL ....................................................... i

HALAMAN JUDUL...........................................................ii

PENGESAHAN SKRIPSI .................................................iii

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI....................................iv

NOTA DINAS PEMBIMBING............................................. v

PERSETUJUAN PEMBIMBING..........................................vii

PERSETUJUAN PENGUJI.................................................viii

PRAKATA.....................................................................xiii

PEDOMAN TRANSLITERASI DAN SINGKATAN..................xiii

DAFTAR ISI .................................................................xvi

ABSTRAK....................................................................xviii

BAB I PENDAHULUAN ...............................................................1
A. Latar Belakang Masalah......................................................1

B. Rumusan Masalah ..............................................................5

C. Tujuan Penelitian ................................................................6

D. Manfaat Penelitian .............................................................6

E. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian............6

F. Kajian Pustaka.....................................................................8

G. Metode Penelitian..............................................................10

H. Kerangka Fikir....................................................................12

BAB II TINJAUAN  MASYARAKAT IDEAL DALAM 

            AL-QUR’AN.......................................................14

A. Penelitian Terdahulu Yang Relevan..............................14
B. Pengertian Masyarakat Ideal..............................................15
C. Term-Term Yang Menunjuk Makna Masyarakat Ideal..........18

BAB III TINJAUAN UMUM TENTANG  MASYARAKAT IDEAL  34
A. Pandangan Ulama Tentang Masyarakat Ideal ...................34

16



B. Karakteristik Masyrakat Ideal.............................................36

C. Masyarakat Ideal Dahulu dan Sekarang.............................42

BAB IV MASYARAKAT IDEAL DALAM AL-QUR’AN..............50
A. Klasifikasi Ayat-Ayat  yang Menunjuk Masyarat Ideal

 dalam al-Qur’an................................................................50
B. Penafsiran Ulama Tentang Ayat-Ayat Masyarakat Ideal.....54

C. Isyarat-Isyarat al-Qur’an Tentang Masyarakat Ideal..........55

D.  Urgensi Masyarakat Ideal dalam Kehidupan Modern........68

BAB V PENUTUP...........................................................70

A. Kesimpulan........................................................................70

B. Saran.................................................................................71

DAFTAR PUSTAKA........................................................72

DAFTAR RIWAYAT PENULIS

17



ABSTRAK
Abdul Gofur, 2016. ”Konsep Masyarakat Ideal dalam Persepektif

al-Qur’an”. FUAD Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir (IAT)
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palopo. Pembimbing (I) Dr.
H.M.Zuhri Abu Nawas, Lc. MA, Pembimbing (II)   Dr. H. Haris
Kulle, Lc. M.Ag. 

Kata Kunci : konsep, Masyarakat Ideal, Persepektif al-Qur’an` 

Skripsi  ini  membahas  tentang  konsep  dalam pembentukan
masyarakat  ideal,  ciri-ciri  masyarakat  ideal  yang  diisyaratkan  di
dalam al-Qur’an, dan tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan
penjelasan  kepada  pembaca  tentang  segala  hal  yang  berkaitan
dengan  masyarakat  ideal  serta  bagaimana  cara  membentuk
masyarakat yang ideal.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
pendekatan tafsir  tematik,  sedangkan metode pengumpulan data
dilakukan melalui library research.

Hasil  penelitian  ini  menunjukkan  bahwa  ada  dua  ciri-ciri
masyarakat  ideal  yang  disebutkan  di  dalam al-Qur’an,  yaitu  ciri
umum dan ciri khusus. Ciri-ciri  tersebut seperti amar ma’ruf nahi
munkar, terealisasinya sikap toleransi antar sesama dan senantiasa
bermusyawarah  dalam  menyelesaikan  masalah,  serta  kokohnya
persaudaraan dalam suatau masyarakat.

Sebagai  implikasi  dari  hasil  penelitian,  setiap  muslim  yang
menginginkan terbentuknya masyarakat ideal, maka harus disertai
dengan keimanan kepada Allah dan menjunjung tinggi syari’atnya,
sebab  ia  menjadi  unsur  dasar  dalam  pembentukan  masyarakat
ideal, dan tertanamnya keimanan kepada Allah maka akan semakin
kuat  pula  keinginan  di  dalam  hati  setiap  individu  untuk
merealisasikan kebenaran dan ketaatan di dalam masyarakat.

xviii



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Al-Qur’an  adalah  kitab  suci  umat  Islam  yang  sekaligus

menjadi  petunjuk  bagi  orang-orang  yang  bertaqwa,  al-Qur’an

merupakan  firman  Allah  swt.  yang  diturunkan  kepada  Nabi

Muhammad  saw1,  Kemudian  disebutkan  bahwa  al-Qur’an  adalah

kitab suci yang padanya tak terdapat lagi keraguan2 sebagaimana

dijelaskan dalam Q.S. al-Baqarah/2: 2.3

       
  

Terjemahnya:
Kitab  (al-Quran)  ini  tidak  ada  keraguan  padanya,  petunjuk
bagi mereka yang bertaqwa.

Selanjutnya al-Qur’an juga secara tegas menerangkan bahwa

bangsa dan segala aspek kemasyarakatannya mempunyai hukum-

hukum  dan  prinsip-prinsip  bersama  dan  yang  menentukan

kebangkitannya, artinya keberadaan masyarakat adalah suatu yang

tidak  berdiri  sendiri  melainkan  adanya  individu-individu  yang

memiliki tujuan bersama.

1 Ahsin al-Hafidz, Kamus al-Qur’an ,(Cet. I, Amzah, 2005), hlm. 243

2 Jejen Musfah, Indeks al-Qur’an Praktis, (Cet I, Hikmah Mizan Publika, 
Jakarta 2007), hal. 402

3 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 2.

1



2

Salah satu persoalan pokok yang banyak dibicarakan dalam

al-Qur’an  ialah  tentang  kemasyarakatan,  Al-Qur’an  merupakan

kitab yang super ilmiah yang dijadikan rujukan oleh para ulama’

dalam  segala  persoalan,  kemudian   dalamnya  banyak  sekali

meginformasikan tentang masyarakat.4 Hal  ini  dikarenakan fungsi

utama al-Qur’an adalah mendorong lahirnya perubahan-perubahan

positif  dalam  masyarakat  atau  dalam  al-Qur’an  biasa  dikenal

dengan sebutan  litukhrija  al-na>s  min  al-z}uluma>ti  ila  al-nu>r.

Sebagaimana yang terkandung dalam Q.S. al-Baqarah/2: 257:
     

   
Terjemahnya:

“Allah  pelindung  orang-orang  yang  beriman;  dia
mengeluarkan  mereka  dari  kegelapan  (kekafiran)  kepada
cahaya (iman). “5

Masyarakat merupakan komunitas manusia yang tergabung

dalam suatu  daerah  tertentu  juga  menjadi  topik  yang  tak  lepas

dibicarakan dalam al-Qur’an, baik berupa tipe dan ciri masyarakat

yang  dicita-citakan,  ataupun  kiat  untuk  membentuk  suatu

masyarakat yang ideal.

4 Ali Nurdin, Menulusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an, (Cet.I, 
Erlangga, Jakarta, 2006). hlm. 2

5  Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 43.



3

Ibnu  Khaldun  adalah diantara  sekian  banyak  cendekiawan

muslim  yang  pertama  membahas  secara  jelas  dan  gamblang

tentang  hukum-hukum  yang  mengatur  masyarakat,  kemudian

secara  tegas  Ibnu  Khaldun  mengatakan  dalam  muqaddimahnya,

bahwa masyarakat itu sendiri mempunyai watak, pendirian khusus.6

Meskipun  al-Qur’an  tidak  memberikan  petunjuk  secara

langsung tentang suatu bentuk masyarakat yang dicita-citakan di

masa  mendatang,  namun  al-Qur’an  tetap  memberikan  petunjuk

mengenai  ciri-ciri  dan  kualitas  suatu  masyarakat  yang  baik7 dan

dicita-citakan  oleh  setiap  individu.  Akan  tetapi,  yang  demikian

memerlukan upaya interpretasi dan pengembangan pikiran terkait

dengan nash-nash yang berbicara mengenai hal tersebut.
Pembicaraan  seputar  masyarakat  menjadi  penting  karena

manusia merupakan makhluk sosial. Hal ini tampak pada Q.S. al-

Hujurat/49: 13, yang menyatakan bahwa manusia diciptakan terdiri

dari  berbagai  suku  dan  bangsa  agar  saling  mengenal.  Dengan

demikian,  dapat  dikatakan  bahwa  menurut  al-Qur’an,  manusia

6 Ibnu Khaldun, Muqaddimah (Beirut: Dar al-Fikr, t.th ). hlm. 125.

7Said Agil Husin,  Al-Qur’an Membangun Kesalihan Hakiki, (Cet I, Ciputat
Pres, Jakarta 2002),  hlm. 233.



4

secara fitrah adalah makluk sosial dan hidup bermasyarakat adalah

suatu keniscayaan bagi umat manusia.8

Manusia  yang  tergabung  dalam  suatu  komunitas  yang

disebut  sebagai  masyarakat  tentunya  memiliki  kepribadian  serta

watak  yang  berbeda-beda,  sebagaimana  yang  telah  dikandung

dalam Q.S. al-Hujurat/49: 53 tentunya memiliki hikmah dan tujuan

tertentu. Salah satunya adalah agar mereka saling memanfaatkan

sehingga  dengan  demikian  semua  saling  membutuhkan  dan

cenderung  berhubungan  dengan  yang  lain.  Yang  demikian  pun

menekankan  bahwa  bermasyarakat  adalah  suatu  yang  lahir  dari

naluri alamiah masing-masing manusia.9 
Beberapa  ayat  di  dalam  al-Qur’an  memerintahkan  umat

manusia  untuk  senantiasa  memikirkan  pembentukan  masyarakat

dengan  kualitas-kualitas  tertentu.  Dengan  demikian,  sangat

mungkin  bagi  umat  manusia  untuk  merekontruksikan  suatu

gambaran masyarakat ideal, berdasarkan petunjuk al- Qur’an. 10 
Penjelasan  ayat-ayat  di  atas  menggunakan  kata  kunci

Ummah, kata Ummah (bentuk tunggal) dan Umam (bentuk jamak),

8 M. Quraish Shihab, Wawasan  al-Qur’an: Tafsir Mudhu’i atas Pelbagai 
persoalan umat, (Cet. V; Bandung: Mizan, 1997), hlm. 319-340.

9 Ibid, hlm. 340.

10 Said Agil Husin, Al Qur’an Membangun Kesahihan Hakiki, Op.cit.hlm. 
233.



5

yang artinya menuju, menjadi ikutan, ketiga kata tersebut secara

leksikal  mengandung  arti,  al-jama’at,  yakni  suatu  golongan

manusia.11 Dan untuk lebih memahami makna konsep masyarakat

ideal tersebut berdasarkan term-termnya para mufassirin berusaha

untuk menjelaskan pengertian masyarakat lebih khusus lagi, yakni

masyarakat yang diidealkan oleh al-Qur’an. 
Masyarakat  ideal  yang  dicita-citakan  oleh  Islam  adalah

masyarakat yang digambarkankan al-Qur’an. Dan dalam penelitian

ini  penulis  menemukan  setidaknya  tiga  kata  yang  dapat

diterjemahkan  dengan  makna  masyarakat  ideal  yang  digunakan

atau  disebutkan  di  dalam  al-Qur’an.  Yaitu:  Baldah  T}ayyibah,

sebagaimana yang di jelaskan dalam Q.S. Saba’/34: 15:
      
      
     

    
Terjemahnya

“Sesungguhnya  bagi  kaum  Saba'  ada  tanda  (kekuasaan
Tuhan) di tempat kediaman mereka yaitu dua buah kebun di
sebelah  kanan  dan  di  sebelah  kiri.  (kepada  mereka
dikatakan):  "Makanlah  olehmu  dari  rezki  yang
(dianugerahkan)  Tuhanmu  dan  bersyukurlah  kamu  kepada-
Nya.  (Negerimu)  adalah  negeri  yang  baik  dan  (Tuhanmu)
adalah Tuhan yang Maha Pengampun”.12

11 Ali Syariati, Ummah Dan Imamah : Suatu Tinjauan Sosiologis, Terj. Afif  
Muhammad, (Bandung: Pustaka Hidayah , 1995). hlm. 36

12Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Bandung: PT. 
Sygma Examedia Arkanleema, 2009), hlm. 430.



6

Kedua;  Ummat  Wasat}an (ummat  pertengahan),  istilah

tersebut  diungkap  dalam  Q.S.  al-Baqarah/2:  143.  Ketiga;  Khairu

Ummah, (masyarakat terbaik ideal) istilah ini termuat dalam QS.Ali

imran/3: 110.
Berangkat  dari  masalah  di  atas,  peneliti  tergerak  untuk

mengangkat sebuah tema tentang masyarakat dengan menganilisis

sebuah  konsep,  sebagai  upaya  merekontruksi  peradaban  Islam

yang dicita-citakan di masa mendatang dengan lebih menunjukan

kefitrahan  Islam  melalui  konsep  insan  kamil  yang  mewujudkan

konsep  masyarakat  ideal  dalam  al-Qur’an.  Tepatnya,  dengan

beberapa  alasan  di  atas,  peneliti  mengangkat  tema  tentang

masyarakat  dengan  judul  ‘Konsep  masyarakat  Ideal  dalam  al-

Qur’an.
B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana pengertian masyarakat ideal dalam al-Qur’an?
2. Bagaimanakah konsep masyarakat ideal yang disebutkan di dalam

al-Qur’an?
3. Apa ciri-ciri masyarakat ideal yang disebutkan dalam al-Qur’an?

C. Tujuan Penelitian 
1. Untuk mengetahui  pengertian masyarakat ideal dalam al-Qur’an.
2. Untuk mengetahui konsep masyarakat yang disebutkan di dalam al-

Qur’an.
3. Untuk  mengetahui  ciri-ciri  masyarakat  ideal  yang  disebutkan  di

dalam al-Qur’an.
D. Manfaat Penelitian

1. Manfaat ilmiah



7

Diharapkan dari hasil penelitian ini memiliki nilai akademis yang

mampu  memberikan  kontribusi  pemikiran  dan  nilai  tambah

informasi  sehingga  dapat  memperkaya  khazanah  intelektual,

khususnya tentang konsep masyarakat ideal dalam al-Qur’an.
2. Manfaat praktis

Diharapkan dari  hasil  penelitian ini  juga dapat  memberikan

nilai tambah tentang khazanah ilmu pengetahuan sekaligus sebagai

bahan  referensi  bagi  kaum  muslimin  untuk  lebih  mengetahui

tentang  nilai  konsep  masyarakat  ideal  dalam  al-Qur’an  dalam

mengupayakan hubungan sosial yang diridhoi oleh Allah.

E. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Pembahasan
Skripsi ini berjudul “konsep masyarakat ideal dalam Perspektif

al-Qur’an”.  Sebagai  langkah  awal  untuk  membahas  skripsi  yang

akan  peeliti susun  selanjutnya,  maka  dari  penelitian  ini  dapat

memberikan  uraian  dari  judul  penelitian  ini  agar  tidak  terjadi

kesalahpahaman. Uraian tersebut adalah sebagai berikut:
1. Konsep, adalah  rancangan atau buram surat, dan sebagainya, ide

atau pengertian yang di  abstrak kan dari  peristiwa konkret,  satu

istilah bisa mengandung dua, yang berbeda, gambaran mental dari

objek , proses atau apapun yang di luar bahasa , yang di gunakan

oleh  akal  budi,  untuk  memahami  hal-hal  lain.13 Konsep  yang

13 Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa 
Indonesia, h.588



8

dimaksudkan dalam penelitian  ini  adalah apa yang dimaksudkan

(digambarkan)  oleh  istilah  yang digunakan untuk  melukiskannya.

Dengan kata lain konsep adalah suatu gambaran yang mengikat.
2. Masyarakat, adalah sejumlah dalam arti seluas- luasnya dan terikat

oleh suatu kebudayaan yang mereka anggap sama, terpelajar.14

Masyarakat  yang  dimaksudkan  dalam  penelitian  ini  adalah

sekelompok orang yang menduduki  suatu wilayah tertentu,  yang

memiliki tujuan dan aturan tertentu.

3.  Ideal,  adalah sesuatu yang diinginkan dan di cita-citakan, atau di

kehendaki.15

4. Perspektif, adalah cara melukiskan suatu benda pada permukaan

yang mendatar sebagaimana yang terlihat oleh mata dengan tiga

dimensi atau dapat pula diartikan dengan sudut pandang.16

5. Al-Qur’an

Al-Qur’an Secara bahasa mengandung makna bacaan atau

yang  dibaca,  secara  istilah  adalah  kitab  Allah  yang  diturunkan

kepada Nabi Muhammad Saw melalui perantaraan malaikat jibril.17

14 Ibid , h. 721

15  Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan, Kamus Besar  Bahasa 
Indonesia,(Cet. Ii, Balai Pustaka, Jakarta, 1994) 416. 

16  Ibid , hlm. 864.

17 Ahsin W. Alhafidz, Kamus al-Qur’an, Op. Cit. hlm. 243



9

Jadi yang dimaksudkan penulis dengan konsep masyarakat

ideal  dalam  persepektif  al-Qur’an  adalah  tatanan  kelompok

masyarakat  yang  memiliki  gagasan  atau  ide  dalam membangun

kesejahteraan dengan berpegang teguh atas aturan-aturan yang di

tunjukan al-Qur’an,  Eksistensi  ummat sejatinya tidak dapat  lepas

dari  petunjuk  dan  tuntunan  al-Qur’an,  baik  dari  segi  ibadah,

syari’ah, maupun mu’amalahnya. 

F. Kajian Pustaka

Dalam penulisan skripsi ini, penulis  menggunakan beberapa

referensi baik berupa buku atau dalam bentuk tulisan lainnya, yang

terkait  dengan  pembahasan.  Dari  sini  nantinya  akan  dijadikan

sebagai  sandaran  teori  dan  perbandingan  dalam  mengupas

permasalahan berkenaan dengan penelitian ini. Di antaranya adalah

sebagai berikut:

1. Islam dan Aspek-aspek Kemasyarakatan  yang ditulis oleh Kaelany

HD. Umumnya buku ini mengulas tentang manusia dengan fungsi

dan  tujuan  hidupnya.  Namun,  di  salah  satu  babnya  membahas

mengenai praktek-praktek kehidupan dalam bermasyarakat,  yang

dalam pembahasan tersebut, penulis sedikit menyinggung tentang

masayarakat  ideal  yang  relevan  dengan  fokus  kajian  dalam

penelitian  ini.  Dalam  uraiannya  pada  buku  tersebut,  penulis



10

mengungkapkan bahwa masyarakat ideal yang dicitakan oleh Islam

adalah  masyarakat  yang  digambarkan  oleh  al-Qur’an  dengan

sebutan  masyarakat  mardhatillah.  Namun,  buku  yang  berjudul

Islam  dan  Aspek-aspek  Kemasyarakatan  ini  tidak  fokus  pada

masyarakat ideal yang digambarakan dalam al-Qur’an sebagaimana

fokus kajian peneliti.  Dalam penelitian ini,  penulis   memfokuskan

penelitian  pustaka  pada  masyarakat  ideal  saja  dengan

menghadirkan  beberapa  ayat,  kemudian  menukilkan  beragam

penafsiran  dari  beberapa  mufassir,  sementara  isi  dari  buku  ini

masih terlalu umum.

2. Wawasan al-Qur’an  karya  M.Quraish  Shihab,  buku  ini  membahas

berbagai  pokok  pikiran  Islam  dan  umatnya,  seperti  karakteristik

umat  yang  didambakan  oleh  Islam.  Salah  satu  pembahasannya

adalah mengenai masayarakat yang mencakup kesatuan umat dan

pandangan  Islam  terhadap  masyarakat.  Namun  pembahasan

mengenai topik ini tidak seluas yang peneliti inginkan baik dari segi

pemaparannya  maupun  pesan  yang  disampaikannya.  Sementara

dalam kajian ini, penulis menginginkan sebuah kajian khusus yang

terfokus pada topik masyarakat ideal serta konsepnya.



11

3. Al-Qur’an  Membangun  Tradisi  Kesalehan  Hakiki  karya  Said  Agil

Husin  al-Munawar.  Dalam  buku  ini,  penulis  berusaha

mendiskripsikan sisi  penting tentang al-Qur’an serta pesan-pesan

yang terkandung di dalamnya, termasuk di dalamnya adalah pesan-

pesan yang terkait dengan sosial kemasyarakatan. Ulasan penulis

seputar  masyarakat  madani  dalam  buku  ini  sebenarnya  sudah

sangat jelas dengan memunculkan ayat-ayat yang terkait dengan

masyarakat  madani  serta  memberikan  penjelasannya,  dan  juga

uraiannya tidak bertele-tele. Hanya saja, buku yang dihadirkan oleh

Said Agil ini tidak terfokus pada pembahasan masyarakat madani

saja,  melainkan  beragam  topik  yang  orientasinya  untuk

mengungkapkan  keeksistensian  dan  fleksibelitas  al-Qur’an.

Sementara  fokus  kajian  peneliti  adalah  mengkaji  ayat-ayat  yang

terkait  dengan masyarakat  ideal  dengan menghadirkan beebagai

fenomena yang akan melengkapi uraian seputar masyarakat ideal.

G. Metode Penelitian

Metode penelitian dalam pembahasan proposal ini meliputi

berbagai hal sebagai berikut:

1. Metode Tematik

Dalam  penelitian  ini  penulis  menggunakan  metode

pendekatan  penafsiran  al-Qur’an,  yaitu  metode  tafsir  tematik,



12

sebuah  tafsir  yang  menghimpun  ayat-ayat  al-Qur’an  yang

mempunyai  maksud  yang  sama  dalam  arti  sama-sama

membicarakan  satu  topik  masalah  dan  menyusunnya  berdasar

kronologis serta sebab turunnya ayat-ayat tersebut.18 

Penulis  berupaya  mengkaji  ayat-ayat  yang  terhimpun

dengan cara kerja metode tafsir tematik, yaitu menyimpulkan dan

menyusun  kesimpulan  tersebut  ke  dalam  kerangka  pembahasan

sehingga  nampak  dari  segala  aspek,  serta  menilainya  dengan

kriteria  pengetahuan  yang  benar.  Untuk  lebih  jelasnya,  penulis

menghimpun dalil-dalil  (ayat-ayat) yang berkenan dengan konsep

masyarakat  ideal  dalam  persepektif  al-Qur’an  yang  kemudian

penulis akan memilah beberapa dalil tersebut untuk mewakili poin-

poin dari setiap pembahasan.

2. Metode Pengumpulan Data

Mengenai  pengumpulan  data,  peneliti  menggunakan  metode

library  research  yaitu  mengumpulkan  data-data  melalui  bacaan,

baik  itu  berupa  buku-buku,  majalah,  artikel,  ataupun  literatur-

literatur lainnya yang terkait dengan topik dalam skripsi ini. Adapun

18Abdul al-Hayy al-Farmawi, al-Bidayah fi Tafsir al-Maudu‘i: Dirasah Manhajiah 
Maudu‘iyah, Diterjemahkan Oleh Suryan A. Jamran dengan judul Metode Tafsir 
Maudu’i: Suatu Pengantar, (Cet. II; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), hlm. 36.



13

sumber  data  yang  penulis  gunakan  dalam  penelitian  ini  adalah

sebagai berikut:

a. Sumber data primer
Sumber  data  primer  adalah  sumber  pokok  yang  menjadi

acuan perhatian. Diantaranya al-Qur’an serta penafsirannya, Hadis.
b. Sumber Data Sekunder

Sumber  data  sekunder  adalah  sumber  data  yang  erat

kaitannya dengan bahan  pokok  dalam pembahasan.  Diantaranya

seperti  buku-buku  yang  berkaiatan seperti Qurani  Society;

Menulusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam al- Qur’an,

c. Sumber Data Tarsier

Sumber  data  tarsier  yaitu  sumber  data  yang  memberikan

informasi  berkaitan  dengan  sumber  data  primer  dan  sekunder

seperti  Kamus  Bahasa  Indonesia,  Kamus  Bahasa  Arab,  Artikel,

Skripsi.

3. Metode Pengolahan Data

Metode  yang  digunakan  dalam  hal  ini  adalah  metode

kualitatif,  Dan untuk menemukan pengertian yang tepat,  peneliti

mengolah data yang ada untuk selanjutnya di  interpretasikan ke

dalam konsep yang dapat mendukung sasaran dan objek penelitian.

H. Kerangka Pikir



14

Kerangka  pikir  sebagai  metodologi  singkat  untuk

mempermudah  proses  memahami  masalah  yang  dibahas  dalam

penelitian ini. Diharapkan memperoleh hasil yang benar-benar valid.

Masyarakat  adalah  salah  satu  pembahasan  yang  tak

terlewatkan  dalam  al-Qur’an  dan  hadis.  Di  dalam  dua  sumber

hukum Islam ini, telah dijelaskan mengenai mayarakat yang dicita-

citakan  dalam  Islam  Keutamaan  atau  patron  utama  masyarakat

yang ideal dalam pandangan Islam adalah ketaqwaannya kepada

Allah Swt. 

Selanjutnya  dari  upayanya  untuk  meraih  gelar  khairu

ummah adalah  haknya  dalam  menciptakan  hakikat  makna

ummatan marldatillah atau baldatun toyyibatun waa rabbun gafur,

hendakalah upaya-upaya tersebut dilakukan secara 

Bertahap dan berkelanjutan dan dengan niat yang betul-betul yang

dilandaskan karena Allah Swt. Hanya  dengan upaya yang keras lah

setiap tujuan dan keingina akan terwujud. 

Dalam kaitanya untuk mencapi  konsep tatanan masyarakat

ideal dengan dasar petunjuk al-Qur’an yang mengedapan kan dasar

keiimanan  serta  amar  ma’ruf   nahi  mungkar.Untuk  lebih

mempermudah alur  kerangka fikir,  maka dibentuk dalam sebuah

bagan yang memperjelas proses yang dilakukan seperti dibawah ini.



                 Al-Qur’an  

Konsepsi Masyarakat ideal

Isyarat al-Qur’an mengenai masyarakat          al-Qur’an

Ummat WasathaKhairu UmmahUmmat Wahidah

Baldatun Thayyibah
aldatun 

Ummatan Muqtasidah

15

D. Kerangka Isi



BAB II
TINJAUN TERM YANG MENUNJUK

 MAKNA MASYARAKAT IDEAL DALAM AL-QUR’AN

A.  Penelitian Terdahulu Yang Relevan

Sebagaimana yang kita  ketahui,  di  dalam al-Qur’an  sendiri

telah banyak berbicara tentang hubungan sosial  kemasyarakatan

hal  ini  disebabkan  karena  fungsi  al-Qur’an  itu  sebagai  petunjuk

yang  harus  di  pedomani  oleh  setiap  hamba.  Al-Qur’an

menginginkan  setia  individu  maupun  kelompok  agar  supaya

melahirkan  perubahan-perubahan  posistif  dalam  tatanan

kehidupanya. 

Konsep  masyarakat  ideal  sebetulnya  sudah  ada  sejak

Rasulullah hijrah ke Madinah. Dimana upaya-upaya yang dilakukan

Rasulullah  dalam mencapai  tatanan  masyarakat  yang  baik  yaitu

dengan  pemersatu  ummat.  Namun  konsep  yang  dibangun

Rasulullah  tersebut  di  era  kekinian  semakin  berkurang  dengan

seiringnya waktu. 

Mengenai masyarakat ideal juga telah dibahas dan ditegaskan

oleh Ibnu Khaldun dalam  muqaddimah-nya1,  namun didalamnya

hanya  mengulas  tentang  hukum-hukum  kemasyarakatan.

1 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, (Beirut : Dar; al Fikr, tt). h. 128

14



15

Menulusuri  konsep  masyarakat  ideal dalam  bukunya  Ali  Nurdin,

membahas  tentang  isyarat-isyarat  al-Qur’an  tentang  masyarakat

ideal.

Dalam  penelitian  ini  yang  ingin  dipertegas  oleh  penulis  ialah,

bagaimana konsepsi  masyarakat ideal  tersebut,  masyarakat ideal

tersebut  adalah  tidak  berbicara  masalah  individu  atau  kelompok

tertentu,  namun  penulis  menegaskan  bahwa  yang  dimaksud

dengan  masyarakat  ideal  dalam  pandangan  al-Qur’an  ialah

komponen  yang  dimana  komponen  tersebut  senantiasa

mengabdikan  diri  kepada  Allah,  dengan  demikian  segala  aspek-

aspek kemasyarakat akan terpelihara. Keimanan, Amar ma’ruf, Nahi

mungkar  akan  menciptakan  konsep  peradaban  yang  dapat

menjdikan  strata  masyaraktnya  yang  sejahtera,  terciptanya  rasa

aman,  tercukupkan  rizki  yang  melimpah,  keharmonisan  dalam

setiap kelompok akan terjaga.

B. Pengertian Masyarakat Ideal

Sebelum  penulis  menjelaskan  makna  masyarakat  ideal

tidak ada salah nya sebagai langkah awal dalam memperkenalkan

masyarakat  ideal  yang  dimaksudkan  al-Qur’an  itu  seperti  apa,

dalam  tulisan  skripsi  ini  penulis  mencoba  membahas  makna

masyarakat.



16

Masyarakat  Dalam Kamus  Besar  Bahasa  Indonesia adalah

sejumlah  manusia  dalam  arti  seluas-luasnya  dan  terikat  oleh

suatu kebudayaan yang mereka anggap sama.2 Kata masyarakat

tersebut,  berasal  dari  bahasa  Arab  yaitu syarikat  yang  berarti

golongan  atau  kumpulan.3 Dalam al-Munjid dikatakan  bahwa al-

syarikat adalah .(bercampur) 4”الختتلط”“   Selain  kata  ini,  istilah

masyarakat  dalam bahasa  Arab,  juga  biasa  disebut  dengan al-

mujtama5. 

Ternyata  makna  masyarakat  sangatlah  luas,  selaian  dari

makna  diatas  dalam  bahasa  lain  pun  juga  dijelaskan  dengan

sebutan  yang berbeda namun dengan maksud yang tidak  jauh

berbeda.

Termasuk dalam  bahasa  Inggeris,  kata  masyarakat

tersebut diistilahkan dengan society  dan atau community. Dalam

2 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa 
Indonesia(Cet II, Jakarta : Balai Pustaka, 1989), h. 564.

3 Ahmad Warson al-Munawwir, Kamus al-Munawwir , (Surabaya: 
Pustaka Progressif, 1984), h. 82.

4 Luwis Ma’luf, al-Munjid fiy al-Lugah (Bairut: Dar al-Masyriq, 1977), h. 384

5 Asad M. Al-Kalili, Kamus Indonesia Arab (Cet. V; Jakarta: Bulan Bintang, 
1993), h. 338. Lihat juga Mahmud Yunus, op. cit., h. 91



17

hal  ini,  Abdul  Syani  menjelaskan  bahwa  masyarakat

sebagai community dapat  dilihat dari dua sudut

pandang. Pertama, memandang community  sebagai unsur statis,

artinya  ia  terbentuk  dalam suatu  wadah/tempat  dengan  batas-

batas  tertentu,  maka  ia  menunjukkan  bagian  dari  kesatuan-

kesatuan  masyarakat  sehingga  ia  dapat  disebut  masyarakat

setempat. Misalnya kampung, dusun atau kota-kota kecil. Kedua,

community dipandang  sebagai  unsur  yang  dinamis,  artinya

menyangkut  suatu  proses  yang  terbentuk  melalui  faktor

psikologis  dan  hubungan  antar  manusia,  maka  di  dalamnya

terkandung  unsur  kepentingan,  keinginan  atau  tujuan  yang

sifatnya  fungsional.  Misalnya,  masyarakat  pegawai,  mayarakat

mahasiswa dan yang lainnya.6 

Secara  terminologi,  kata  masyarakat  menurut

Kuntjaraningrat  sebagaimana  yang  dikutip  oleh  Abdul  Syani

adalah  kesatuan  hidup  dari  makhluk-makhluk  manusia  yang

terikat oleh suatu sistem adat istiadat yang tertentu.7 Sedangkan

menurut M. Quraish Shihab bahwa masyarakat adalah kumpulan

6 Abdul Syani, Sosiologi Skematika, Teori dan Terapan (Cet. I; Jakarta: Bumi
Aksara, 1994), h. 30.

7 Abdul Syani, Sosiologi Skematika, ibid, h. 30



18

sekian banyak individu kecil atau besar yang terikat oleh satuan,

adat, ritus atau hukum, dan hidup bersama.

Kata ummat  terambil  dari  kata amma-yaummu yang  berarti

menuju menumpu dan meneladani. Menurut Qurais Shihab ummat

diartikan  sebagai  himpunan  pengikut  Nabi  Muhammad  saw.

Pendekatan  al-Qur’an  menggunakan  kata  ummat  karena  di

dalamnya  dapat  menampung  perbedaan  kelompok-kelompok,

betapapun  kecil  jumlah  mereka,  selama  masih  pada  arah  yang

sama  yaitu  Allah  Swt.8 Dari  kata  ummat dalam  pengertian

himpunan inilah maka  kita mengenal istilah masyarakat.

Secara  umum  masyarakat  diartikan  sebagai  kumpulan  orang

atau individu.   Menurut M. Quraish shihab, masyarakat diartikan

sebagai  kumpulan  sekian  banyak  individu  kecil  atau  besar  yang

terkait oleh satuan adat, situs atau hukum khas dan hidup bersama.

Dalam  bahasa  Al  Qur’an  digunakan  beberapa  kata

diantaranya: qawm, ummah,  syu’ub dan  qobail. 9 dari  arti  yang

telah  dipaparkan  dapat  dimengerti  bahwa  masyarakat  adalah

kumpulan dari sekian orang atau individu yang hidup bersama dan

memiliki  tujaun  bersama  serta  terikat  oleh  sebuah  aturan  yang

8  M. Quraish Shihab, Wawasasn al-Qur’an, op.cit.,  hlm. 326.

9 Ibid, hal. 319.



19

telah  disepakati  bersama dan  bersama-sama atau  hidup  bersma

dalam waktu yang lama.

Sedangkan ideal  dalam pengertian ini  adalah sesuai  dengan

yang  dicita-citakan.  meminjam  istilah  Ali  Nurdin,  maksud  dari

pengertian  masyarakat  ideal  dalam  pembahasan  ini  adalah

gambaran yang bersifat umum dan normatif mengenai esensi atau

hakikat  masyarakat  yang  dicita-citakan  oleh  al-Qur’an   Q.S.  al-

Baqarah/2: 143.10 

   
    
     
    
     
      
       
     

   
Terjemahnya:

Dan  demikian  (pula)  kami  Telah  menjadikan  kamu  (umat
Islam), umat  yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi
atas  (perbuatan)  manusia  dan  agar  Rasul  (Muhammad)
menjadi  saksi  atas  (perbuatan)  kamu.  dan  kami  tidak
menetapkan  kiblat  yang  menjadi  kiblatmu  (sekarang)
melainkan agar kami mengetahui (supaya nyata) siapa yang
mengikuti  Rasul  dan  siapa  yang  membelot.  dan  sungguh
(pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, kecuali bagi orang-
orang yang Telah diberi  petunjuk oleh Allah;  dan Allah tidak
akan  menyia-nyiakan  imanmu.  Sesungguhnya  Allah  Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.11

C. Term –Term Yang Menunjuk Makna Masyarakat Ideal

10 Ali Nurdin ,Quranic Society, op.cit., h. 10-11 



20

Allah swt. menurunkan al-Qur’an sebagai petunjuk bagi orang

yang bertaqwa. Hal ini sesuai dengan penjelasan QS.al-Baqarah/2: 2

.       
 

Terjemahnya:
Kitab (al-Qur’a>n) Ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk
bagi mereka     yang bertaqwa.12

 Kemudian juga al-Qur’an telah  di  turunkan dalam bentuk

bahasa  arab,  sebagai  wadah  pengekspresian dari  firman-firman

Allah.  Pernyataan   ini  diinformasikan  secara  explisit dalam  dua

bentuk, bentuk pertama dengan ungkapan Qur’anan a’rabiyya  (al-

Qur’an  yang  berbahsa  arab)  dan ‘’lisanan  a’rabiyya  ‘’(dengan

Bahasa Arab). 13 berbeda dengan kitab-kitab sebelumnya, al-Qur’an

meskipun diturun kan dalam bentuk bahasa arab namun bersifat

universal,  hal  ini  menunjukan  kemu’jizatan  al-Qur’an   sekaligus

penunjukan Nabi Muhammad sebagai Nabi penutup para Nabi bagi

sekalian ummat.

11 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 22.

12 Kementerian Agama RI,  al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakara, 2012), hlm. 2. 

13 Ali Nurdin, Quranic society, op.cit., hlm. 54.



21

Berbicara  masalah  ummat  atau  masyarakat,  ternyata  al-

Qur’an banyak menyebutkan kata atau makna sepadan dari makna

masyarakat.  Pengungkapan  al-Qur’an  tentang  masyarakat  atau

komunitas  manusia  melalui  bentuk  term  yang  bervariasi  yaitu,

Ummah, Qaum, Sya’b, Qabilah, Tha’ifah al-Nas, Ahl-Qura’, Asbath

dan al-Hisb, 14. 

a. Qaum.

Kata Qaum (qama, yaqumu, qiyaman) akar kata qaf-wau-mim,

memiliki dua makna dasar yaitu ‘’ kelompok manusia ‘’ dan ‘’berdiri

tegak  atau  tekad’’15 bisa  juga  berarti  memelihara  sesuatu  agar

tetap ada , misalnya qiyaman al-shalih.

Secara  leksikal,  Qaum   adalah  kelompok  manusia  yang  di

himpun oleh suatu hubungan atau ikatan yang mereka tegakkan di

tempat Qaum itu berada.  Dengan kata lain hemat penulis, bahwa

yang di maksud masyarakat (qaum) ialah kelompok manusia yang

14 Ibid. hlm. 57.

15 Ibnu Faris , Mu’jam al-Maqayis Fi al-Lughah, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1994), 
h. 869



22

di  ikat  oleh aturan dan memiliki  tujuan bersama di  dalam suatu

wilayah atau tempat. 

Dari  hubungan  kedua  makna  diatas  term  qaum  berkonotasi

sebagai kelompok manusia yang mengurusi suatu urusan tertentu

atau lebih kongkret  lagi,  kata  ini  menunjukan kelompok manusia

yang bangkit berperang membela sesuatu, oleh karena itu, kata ini

pada  awalnya  hanya  digunakan  untuk  laki-laki  dengan  merujuk

pada Q.S.al-Hujurat/49:11

     
      
      
     
     
      

    
Terjemahnya:  

Hai orang-orang yang beriman, janganlah sekumpulan orang
laki-laki  merendahkan kumpulan yang lain,  boleh  jadi  yang
ditertawakan  itu  lebih  baik  dari  mereka.  dan  jangan  pula
sekumpulan  perempuan  merendahkan  kumpulan  lainnya,
boleh jadi yang direndahkan itu lebih baik. dan janganlah suka
mencela  dirimu  sendiri  dan  jangan  memanggil  dengan
gelaran yang mengandung ejekan. seburuk-buruk panggilan
adalah (panggilan) yang buruk sesudah iman dan barangsiapa
yang tidak bertobat,  Maka mereka Itulah orang-orang yang
dzalim.16

16 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm.517



23

Dalam penjelasan  ayat  di  atas  secara  tegas  menyebutkan

perempuan di luar kata qaum , akan tetapi dalam penggunaan pada

umumnya menunjuk kelompok manusia  yang berada pada suatu

tempat.  Artinya  tidak  ada  pembeda laki-laki  ataupun perempuan

yang di maksud dengan qaum.17 

Kemudian mengenai berapa  jumlah minimal kelompok orang

sehingga  bisa  disebut qaum,  penulis  tidak  menemukan  literatur

kebahasaannya,  namun ditinjau dari  konteks  bahwa jumlah yang

banyak, beragam suku dan menempati suatau wilayah  maka bisa

dikatakan sebagai  qaum.  Kata  qaum berulang sebanyak 383 kali,

Lebih banyak dibanding kata-kata yang lain menunjuk pengertian

masyarakat. 

Dan  merupakan  kata  pertama  yang  digunakan  dalam  al-

Qur’an  untuk  menyebutkan  pengertian  masyarakat. Kata  qaum

ternyata  tidak  membatasi  adanya  kelompok  laki-laki  atau

permpuan, namum qaum memiliki beberapa  variasi pengertiannya,

diantarannya,  Kata  qaum  menunjuk  arti  secara  umum,  tanpa

membedakan jenis kelamin dan mempunyai pengertian yang netral

tidak mengandung konotosi yang positif atau negatif. Sebagaimana

penjelasan dalam Q.S. al-Ra’du/13: 11,

17 Ali Nurdin, Quranic society, op.cit. hlm. 58



24

     
      
      
      
       

    
Terjemahnya:

Bagi  manusia  ada  malaikat-malaikat  yang  selalu
mengikutinya bergiliran, di muka dan di belakangnya, mereka
menjaganya  atas  perintah  Allah.  Sesungguhnya  Allah  tidak
merobah keadaan sesuatu kaum sehingga mereka merobah
keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. dan apabila Allah
menghendaki  keburukan terhadap sesuatu  kaum,  Maka tak
ada  yang  dapat  menolaknya;  dan  sekali-kali  tak  ada
pelindung bagi mereka selain Dia.18

b. Ummah

Kata  Ummah  adalah  bentuk  tunggal,  sedangkan  bentuk

jamak  nya  adalah  ummam.  Kata  tersebut  berakar  dari  huruf

hamzah dan mim ganda dan secara bahasa memiliki makna dasar

asal,  tempat  kembali,  kelompok,  agama postur  tubuh,  masa dan

tujuan19,  dari  kata  tersebut  muncul  kata  umm (ibu)  dan  imam

(pemimpin).

Keduanya  terdapat  hubungan  makna  karena  keduannya

menjadi teladanan tumpuan pandangan masyarakat. Secara umum

18 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm 251

19 Ahmad Faris Husin, Mu’jam  Muqayis al-Lugah, (Mesir Mustafa al-Bab 
al-Halabi Wa Syarikah, 1972/1979). h. 45



25

pandangan tentang kata ummah penulis mendeskripsikan sebagai

tauladan untuk kelompok-kelompok yang lain dan pandangan dari

segi nilai positifnya, adapun pengertian lain adalah sebagai berikut:

1.  Pengertian lain dari kata  umm, ialah kelompok masyarakat yang

berhimpun karena didorong oleh ikatan-ikatan : 

a. persamaan sifat, kepentingan dan cita-cita, 

b. Agama,

c. Wilayah tertentu, dan

d. Waktu tertentu.

2.  Secara  bahasa,  struktur  kata  mengandung  beberapa

pengertian, antara lain; al jamaah; yakni golongan manusia, 

 3.  setiap generasi manusia yang dinisbatkan kepada seorang

Nabi, seperti ummat Nabi Musa.as, beliau diutus kepada mereka. 

4. Setiap generasi manusia adalah generasi yang satu, Ummah

Menurut Ibnu Manzur adalah  al-Qasd  (tujuan) yakni tujuan kejalan

yang lurus, albin  (masa), yaitu suatu kurun dari manusia. 

 Ummah menurut telaah Ali Syari’ati; kumpulan orang yang

semua individunya memiliki tujuan yang sama dan masing-masing

membantu agar bergerak kearah tujuan yang diharapkan atas dasar

kepempinan yang sama 20. 

20                Ali Syariati, Ummah Dan Imamah, op.cit., hlm. 73



26

Dari  pengertian  di  atas  penulis  sepakat  bahwa  ummah

adalah;  sekelompok  orang  atau  mahluk  yang  memiliki  tujuan

bersama dan di ikat oleh suatu aturan di dalam satu wilayah dan

waktu tertentu. 

Dari  pengertian–pengertian  di  atas  diketahui  penggunaan

istilah  ummah dapat bersifat khusus, yaitu para penganut agama

dan pengikut agama tertentu,  seperti  ummat Islam, atau ummat

Muhammad  Saw,  dan  dapat  pula  bersifat  umum,  yaitu  setiap

generasi adalah ummat yang satu, dan sekalian bangsa di sebut

ummat  manusia  tanpa  ada  batasan  akidah.  Penggunaan  kata

ummah  dalam  al-Qur’an  berjumlah  64  kali,  51  kali  diantaranya

dalam bentuk tunggal, dan 13 kali dalam bentuk jamak. 

c. Qabilah 

Qobilah  yang struktur katanya  terdiri  dari  qaf,  ba,  dan lam

memiliki pengertian muwajihat, li al-syai, sesuatu yang berhadapan

sesuatu yang lain.

Secara bahasa, qabilah adalah kelompok manusia yang bersal

dari satu keturunan dalam kamus E. Lane, kata tersebut di artikan

‘’a  body  of  men  from  one  father’’ kumpulan  orang-orang  yang

bersal dari satu ayah.21 Dalam al-Qur’an kata ini terulang sebanyak

21  E. Lane, Arabik English Lexicon  (Cambridge: The Islamic Texts Sosiety,
1984), Vol. 2, h. 2984



27

dua kali, yakni pertama dalam bentuk jamak (qabail) pada Q.S. al-

Hujurat/49: 13,

     
   
     

       
Terjemahnya

Hai  manusia,  Sesungguhnya  kami  menciptakan  kamu  dari
seorang  laki-laki  dan  seorang  perempuan  dan  menjadikan
kamu  berbangsa  -  bangsa  dan  bersuku-suku  supaya  kamu
saling  kenal-mengenal.  Sesungguhnya  orang  yang  paling
mulia  diantara  kamu  disisi  Allah  ialah  orang  yang  paling
taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui
lagi Maha Mengenal.22

Qabilah dalam ayat tersebut di atas menunjuk kepada suku-

suku dalam arti umum. dan kedua dalam kata qabil terdapat dalam

QS.al-A’araf/7: 27.

    
    
   
    
      
    

  
Terjemahanya:

Hai anak Adam, janganlah sekali-kali kamu dapat ditipu oleh
syaitan  sebagaimana  ia  Telah  mengeluarkan  kedua  ibu
bapamu  dari  surga,  ia  menanggalkan  dari  keduanya
pakaiannya  untuk  memperlihatkan  kepada  keduanya
'auratnya.  Sesungguhnya  ia  dan  pengikut-pengikutnya
melihat kamu dan suatu tempat yang kamu tidak bisa melihat

22Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. .518



28

mereka.  Sesungguhnya  kami  Telah  menjadikan  syaitan-
syaitan itu pemimpin-pemimpim bagi orang-orang yang tidak
beriman.

Menurut  al-Raghib,  qabilah  merupakan  kelompok  manusia

yang sebagian anggotanya dapat  menerima keberadaan anggota

lain  nya  yang  antara  lain  terwujud  dalam  bentuk  memberikan

perhatian dan solidaritas sosial.23

d. Firqah

Akar kata dari  firqah ialah yang terdiri atas huruf  fa’ ra’ dan

qaf  memiliki arti dasar ‘’pemisah atau pembeda dalam dua hal24’’,

dalam kaitannya  muncul  kata  furqan  salah  satu  nama  al-Qur’an

yang mengandung makna pembeda atau pemisah dari  yang hak

dan  yang  batil.  Dari  sini  pula  muncul  kata  firqin yang  terdapat

dalam Q.S. al-Syura’/26: 63, mengandung arti bagian-bagian.

Secara  bahasa  firqah diartikan  sebagai  kelompok  manusia,

terulang sekali dalam al qur’an , yaitu pada QS.al-Taubah/9: 122

     
      
   
   

     

23 al-Raghib alAsfahani, al-Mufradat Fi Gharib al-Qur’a>n, (Mesir, Mustafa 
al-Bab al-Halabi, 1961/1381), h. 654-655

24     Ibnu Faris, op.cit., hlm.  833



29

Terjemahnya:
Tidak  sepatutnya  bagi  mukminin  itu  pergi  semuanya  (ke
medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan
di  antara  mereka  beberapa  orang  untuk  memperdalam
pengetahuan  mereka  tentang  agama  dan  untuk  memberi
peringatan  kepada  kaumnya  apabila  mereka  Telah  kembali
kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya.25 

Hemat penulis dalam kaitanya mengacu pada penjelasan ayat

diatas bahwa yang di namakan firqah ialah kelompok yang berjihad

di jalan allah dan mereka bagian dari masyarakat Islam. Dalam ayat

tersebut  pula  umat  Islam  di  ungkapkan  dengan  term  qaum

(waliyunziru qaumahum).26

e. Thaifah 

Berasal dari akar kata yang terdiri dari huruf ‘’tha,’ wau, dan

fa’’,  memiliki  makna  dasar  suatu  melingkari  (mengelilingi)  yang

lain.  Di  tinjau  dari  segi  bahasa  thaifah berarti  manusia  yang

berkumpul  karena  satu  aliran  atau  pendapat  tertentu  yang

menjadikan  mereka  kelompok  istimewa  di  banding  kelompok

tertentu.

25 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 206.

26 Ali Nurdin, op.cit., hlm. 86



30

 Dalam kamus  Hans  Wehr,  kata  tersebut  diartikan  dengan

Group, class, sect, faction, dan  religious minority27, semua kata di

atas memiliki  makna sekelompok orang dalam suatu masyarakat.

Penggunaan kata ini  dalam al-Qur’an berjumlah 24 kali  20 kali  ,

diantaranya dalam bentuk tunggal dan 4 kali  dalam bentuk dual

(mutsanna).  Salah  satu  contoh  dalam  bentuk  mutsanna,  dalam

QS.al-Hujurat/49: 9.

   
    
    
       
   
     

  
Terjemahnya

Dan kalau ada dua golongan dari mereka yang beriman itu
berperang hendaklah kamu damaikan antara keduanya! tapi
kalau  yang  satu  melanggar  perjanjian  terhadap  yang  lain,
hendaklah  yang  melanggar  perjanjian  itu  kamu  perangi
sampai  surut  kembali  pada  perintah  Allah.  kalau  dia  Telah
surut,  damaikanlah antara keduanya menurut keadilan,  dan
hendaklah kamu berlaku adil; Sesungguhnya Allah mencintai
orang-orang yang berlaku adil.28

27 J. Milton Cowan, A  Dictionary , hlm. 574.

28 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm.516.



31

Thoifah  termasuk  kelompok  profesionl  dalam  masyarakat,

karena  memiliki  kekhususan  ,  yaitu  ahli  strategi  perang  dan

merupakan kelompok cendekiawan.29

f. Hizb 

Akar kata dari  hizb,  ialah terdiri  dari  huruf  ba’,  za’  dan  ba’

memiliki  makna,  dasar  tertimpa,  menyusahkan,  menolong,  dan

menghimpun ke dalam kelompok atau golongan’’. Dengan demikian

kata tersebut dapat mengandung arti berkumpulnya manusia dalam

suatu  kelompok  atau  golongan,30 untuk  saling  menolong  dengan

tujuan menghilangkan kesusahan.31 Makna lain juga di temukan ‘’

sebuah  faksi  satu  kelompok  pendukung  dari  seseorang  yang

menerima idenya dan siap untuk mempertahankanya.

Hizb mengandung tujuan yaitu untuk saling menolong dalam

menghadapi kesusahan antar penganut atau kelompoknya, dengan

kata lain  tidak ada dalam satu kelompok yang merasa kesusahan

29 Kamanto Sunarto, Pengantar Sosiologi, (Jakarta: Lembaga Penerbit 
Fakultas Ekonomi Universitas Indonesia,  1993), h. 97-98.

30 Ibnu Faris, Mu’jam Al-Maqayis Fi Al-Lugah,(Beirut: Dar al-Fikr,1994). h. 
231

31Ali Nurdin. op.cit, h.87



32

dikarenakan  adanya  saling  keperdulian  dan  saling  membantu

antara sesamanya.

g. Fauj

Secara  leksikal  bahwa  yang  dimaksud  dengan  fauj adalah

segolongan  orang  yang  berjalan  cepat.32 Artinya  bahwa  yang

termasuk dalam kata fauj  ialah orang atau kelompok yang berjalan

dari berbagai latar belakang yang berbeda. Kata ini terulang secara

keseluruhan  dalam al-Qur’an sebanyak  lima  kali,  tiga  kali  dalam

bentuk tunggal dan dua kali dalam bentuk jamak’, dari penjelasan

kata  fauj dapat di simpulakan bahwa kata  fauj adalah sekelompok

orang  yang  berkonotasi  netral  dan  positif  maupun  negatif  yang

tidak diikat oleh latar belakang budaya yang sama, salah padanan

yang mungkin sama adalah crowd atau kerumunan.

h. Ungkapan yang diawali dengan Ahl

Diantara  ungkapan  yang  yang  menyebutkan  makna  yang

sepadan dengan masyarakat yang di awali dengan kata  ahl, ialah

ahl al-Qura’n,  ahl al-madinah, ahl madyan, ahl yastrib.  Ahl sendiri

memiliki makna sesuatu yang dekat, keluarga, dan yang bertempat

32 Ibid.,  hlm. 90



33

tinggal,  kata  ini  terulang  sebanyak  124  kali33 dalam  al-Qur’an,

dengan makna yang berbeda.

i. Ungkapan yang diawali dengan Alu

Secara  bahasa  makna  alu,  tidak  berbeda jauh  dengan ahl,

bahkan sebagaian ulama menyatakan memang berasal  dari  kata

ahl.  Namun  dalam  pemakaiannya  kata  alu hanya  dirangkaikan

dengan manusia tidak dengan tempat, sifat atau benda seperti kata

ahl.34

Dari  makna  di  atas  bahwa  kata  alu ibarat  fatamorgana  ia

menampakkan sesuatu yang tidak ada. Kata alu terulang dalam al-

Qur’an sebanyak 26 kali,  dari  jumlah tersebut  lebih setengahnya

termasuk 14 kali dirangkai dengan Fir’aun, sekali dirangkai dengan

Musa, Imran, Daud dan Harun, dua kali di rangkai dengan Ibrahim

dan Ya’kub, empat kali dengan Luth.35 Salah satu contoh alu yang di

rangkaikan dengan Alu Fir’aun yakni dalm al-Qur’an, yaitu pada Q.S.

al-Baqarah/2: 49

33 Muhammad Fuad Abd al- Baqi, al-Mu’jam, 117-119

34 Bintu al-Syati, al-Qur’an wa Qadaya, al-Insan, (Beirut:Dar al Ilm li al-
Malayin, 1978), h. 47.

35 Ali Nurdin, hlm. 95



34

    
   
    

      
Terjemahnya:

Dan (Ingatlah) ketika kami selamatkan kamu dari (Fir'aun) dan
pengikut-pengikutnya;  mereka  menimpakan  kepadamu
siksaan yang seberat-beratnya,  mereka menyembelih  anak-
anakmu yang laki-laki  dan membiarkan hidup anak-anakmu
yang  perempuan.  dan  pada  yang  demikian  itu  terdapat
cobaan-cobaan yang besar dari Tuhanmu.36

Dalam penjelasannya di atas bahwa yang dimaksud alu, ialah

pengikut atau rezim Fir’aun. 

Selain  itu  kata  alu  yang  dirangkaikan  dengan  imran,  mayoritas

mengangandung makna keluarga, baik istri maupun anak-anak.

i. An-Nas  

Ungakapan yang lain yang bebicara masalah masyarakat ialah

kata al-Nas, kata ini di dalam al-Qur’an terulang sebanyak 241 kali

37. Kata ini mengandung makna ‘’ kelompok manusia’’ ia terambil

dari  kata  al-Naus  yang  berarti  ‘’gerak38’’,  ada  juga  yang

berpendapat  bahwa  ia  terambil  dari  kata  unas,   yang  berarti

36 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm.7.

37 Abd Al-Baqi Al Mu’jam, h. 546

38 Al-Raghib, al-Mufradat, h. 509



35

‘’tampak’’. Makna-makna diatas setidaknya memberikan gambaran

sepintas   tentang  potensi  atau  sifat  39,  yakni  bahwa ia  memiliki

kemampuan  bergerak  yang  melahikan  dinamika.  ia  juga  adalah

sekelompok  mahluk  yang  selalu  atau  sewajarnya  menampakkan

kebaikan kepada pihak-pihak yang lain. Umumnya ungkapan yang

mengandung makna  al-Nas ialah semua yang berkenaan dengan

semua  jenis  manusia.  Seperti  yang  di  jelaskan  dalam  Q.S.  al-

Hujurat/49: 13

     
   
     

       
Terjemahnya: 

Hai  manusia,  Sesungguhnya  kami  menciptakan  kamu  dari
seorang  laki-laki  dan  seorang  perempuan  dan  menjadikan
kamu  berbangsa  -  bangsa  dan  bersuku-suku  supaya  kamu
saling  kenal-mengenal.  Sesungguhnya  orang  yang  paling
mulia  diantara  kamu  disisi  Allah  ialah  orang  yang  paling
taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui
lagi Maha Mengenal.40

I. Asbath

Kata  Asbath adalah  bentuk  jamak  sedangkan  bentuk

tunggalnya adalah  sibthun yang bermakna dasar cucu, suku, atau

39 Ali nurdin, hlm. 96

40 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 517.



36

qabilah,41 dalam al-Qur’an kata ini sedikitnya terulang lima kali yang

semuanya ini dalam berbentuk jamak.

Dalam kata  lain  asbath ialah  kelompok  ras  yang  disatukan  oleh

bahasa dan kebiasaan hidup sebagai satu komunitas di bawah satu

atau lebih kepemimpinan. Kata asbath dalam al-Qur’an di gunakan

untuk  menunjukan  kepada  kabilah,  atau  kelompok  masyarakat

keturunann Nabi  Ya’kub.as.  yang kemudian terkenal  dengan Bani

israil.

Dari penjelasan-penjelasan singkat diatas tentang ungkapan-

ungkapan  yang  berbicara  tentang  masyarakat  penulis  hanya

menjelasakan  secara  singkat  tentang  ungkapan  yang  sepadan

dengan  masyarakat  secara  umum.  Kemudian  dari  penjelasan  ini

jelas  lah  bahwa  al-Qur’an  secara  istilah  memiliki  konsep  dasar

tentang masyarakat dengan pengungkapan yang bervariasi seperti

yang di ungkapakan penulis diatas.

Untuk lebih jelasnya penulis mencoba merincikan ungkapan-

ungkapan al-Qur’an tentang kelompok masyarakat dalam sebuah 

bagan sederhana

1:1 bagan model konseptual kelompok masyarakat

dalam al-Qur’an

41 Al-Raghib al-ashafani, al-Mufradad, h. 222



UmmahQaum
fauj

Thaifah
Ahl

FirqahAl-Nas Kelompok Masyarakat

Sya’bhizb

QabaiAlu

Asbath

37

q122

Namun penelitian ini hanya membahas tentang masyarakat

yang ideal dalam pandangan al-Qur’an, maka ciri apa yang sepisifik

membedakan kelompok-kelompok tersebut tidak di sebutkan secara

rinci.  Pada  dasarnaya  penelitian  ini  bermaksud  untuk

mengekpresikan isyarat dalam al-Qur’an yang banyak menunjukan

tatanan  masyarakat  yang  dicita-citakan  oleh  sekalian  ummat.

Sekaligus  sebagai  upaya merekontrukasi  peradaban ummat yang

dicita-citakan  dalam  al-Qur’an.  Hal  ini  dikarenakan  eksistensi

peradaban ummat dewasa ini seolah-olah semakin terkikis dengan



38

pengaruh peradaban budaya barat  yang condong mempengaruhi

perkembangan ummat Islam.



BAB III
TINJAUAN UMUM TENTANG MASYARAKAT  IDEAL 

A. Pandangan  Ulama Tentang Masyarakat Ideal
Berdasarkan telaah terhadap konsep masyarakat ideal dalam

al-Qur’an tersebut para Mufassir berusaha memberikan pandangan

dari  sudut  pandang  mereka,  diantarannya  para  mufassir  klasik

(mutaqaddimin) antara lain Ibnu Jarir al-Thabari ketika memberikan

penjelasan  tentang  masyarakat  yang  baik,  khususnya  yang

ditegaskan dalam Q.S. Ali Imran/3: 110. Yang disebut dengan term

Khairu Ummah adalah para sahabat yang ikut hijrah ke madinah

bersama  Rasulullulah  Saw.1 Pandangan  yang  sama  juga

disampaikan  oleh  Ibnu  Katsir  dengan  menambahkan  bahwa

masyarakat  yang  baik  adalah  bukan  hanya  ada  pada  zaman

Rasululullah  saw,  melainkan  juga  pada  masa  sebelum  Nabi

Muhammad  Saw  diutus  sampai  hari  kiamat  dengan  syarat

masyarakat  tersebut  menjalankan  hal-hal  sebagaimana  yang  di

jelaskan dalam QS.Ali Imran/3: 110.2

1 Abu Ja’far, Muhammad Ibnu Jarir al-Thabari,(Selanjutnya disebut dengan 
al-Thabari), Jami’ al-Bayyan Fi Ta’wil al-Qur’an, (Beirut Dar al-Kutuf 
‘Ilmiyyah. Jilid. III). h.389

2 Abu al-Fida’ Ismail Ibnu Katsir al-Quraisyi al-Damsyiqi,(Selanjutnya 
disebut dengan Ibnu Katsir),Tafsir Ibnu Katsir, ( Cet. 3, Jilid III), h. 389.

34



35

Kemudian  pandangan  dari  kalangan  mufassirin kontemporer

mereka  tidak  berbeda jauh dengan pandangan masyarakat  yang

baik dari ulam’ ulama’ terdahulunya, Ibnu Asyur, dalam karyanya

Tafsir  al-Tahrir,  menjelaskan  bahwa  Khairu  Ummah  adalah  yang

dimaksudkan  dalam  ayat  tersebut  di  atas  adalah  eksistensi

komunitas masyarakat yang baik pada masa lampau tanpa terikat

waktu tertentu.3 Mengacu dari  konsepsi  diatas bahwa yang ingin

ditegaskan oleh penulis berkaitan dengan masyarakat ideal adalah

masyarakat yang aman dari segala gangguan, tercukupkan rizkinya.

Dan  setiap  anggota  masyarakatnya  dalam satu  wilayah  tersebut

beribadah dan menyembah 4 kepada allah swt. Hal ini detegaskan

dalam Q.S. Qurays/106: 3-4.

     
        

Terjemahanya:
Maka hendaklah mereka menyembah Tuhan Pemilik rumah Ini
(Ka'bah)., Yang Telah memberi makanan kepada mereka untuk
menghilangkan  lapar  dan  mengamankan  mereka  dari
ketakutan.5

3 Muhammad Tahir Ibnu ‘Asyur, al-Tahrir  wa Tanwir, (Tunis Dar al-
Tunisyiyah Wa al-Nasr, Jilid Iii), h.49

4 Tafsir Fi Zialil Qur’an, Op.Cit. h.259

5 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 602.



36

Hakikat manusia  diciptakan oleh Allah ialah agar supaya mereka

menyembahnya.  sebagaimana  dijelaskan  dalam Q.S.Adzariyat/51:

56

        
Terjemahannya:

Dan  Aku  tidak  menciptakan  jin  dan  manusia  melainkan
supaya mereka  mengabdi kepada-Ku. 6

Perintah  untuk  meraih  aktivitas  sesuai  dengan  perintah

Allah,  dengan  melaksanakan  segala  perintah  Allah  dalam  suatu

tatanan  kehidupan  bermasyarakat,  akan  melahirkan  sebuah

keamanan  yang  tentunya  merupakan  kehendak  Allah  Swt.

Kemudian  dengan  kita  mengabdikan  diri  kepada  Allah  maka

timbullah  rasa  cinta  Allah  kepada  hambanya.  Allah  senantiasa

menjaga serta melindungi kita semua dari segala gangguan. Dua

hal  yang  disebutkan  dalam  ayat  terkhir  Q.S  Qurays,  ialah

terciptanya  kesejahteraan  yang  dicapai  dengan  ketersediannya

pangan  (pertumbuhan  ekonomi),  serta  jaminan  (stabilitas)

keamanan  merupakan  dua  hal  yang  sangat  penting  bagi

kebahagian  dalam  masyarakat.  Dua  hal  tersebut  saling  kait

berkaitan.  Pertumbuhan ekonomi melahirkan stabilitas keamanan,

6 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 523.



37

dan  stabilitas  keamanan  melahirkan  pertumbuhan  ekonomi.

Sehingga  dua  hal  tersebut  patut  disyukuri  dengan  beribadah

kepada Allah sang pemberi rasa aman serta pencurah rizki7. Hal ini

senada  dengan  do’a  Nabi  Ibrahim  untuk  bangsa  Qurais,  yang

termaktub dalam Q.S. al-Baqarah/2: 126,

         
       
        
         

  
Terjemahannya:

Dan (ingatlah), ketika Ibrahim berdoa: "Ya Tuhanku, jadikanlah
negeri  ini,  negeri  yang aman sentosa,  dan berikanlah rezki
dari  buah-buahan  kepada  penduduknya  yang  beriman
diantara  mereka  kepada  Allah  dan  hari  kemudian.  Allah
berfirman:  "Dan  kepada  orang  yang  kafirpun  Aku  beri
kesenangan  sementara,  Kemudian  Aku  paksa  ia  menjalani
siksa neraka dan Itulah seburuk-buruk tempat kembali"8.

Dalam  rangka  meraih  kesejahteraan  hidup  dalam  komponen

masyarakat yang merupakan harapan dan cita-cita setiap ummat

untuk menciptakan lingkungan yang harmonis, disertai dengan rasa

aman,  serta  limpahan  nikmat  yang  diberikan  oleh  Allah  dengan

7 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Op.Cit, h. 539

8 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 19.



38

dasar  perintah  untuk  beribadah  semata-mata  karena  mengharap

ridho-Nya.9

Berdasarkan  pemaparan  tersebut  di  atas  pada  umumnya  para

ulama   khususnya  para  ulama  Tafsir  berpendapat  bahwa

masyarakat  yang  baik  yang  dicita-citakan  oleh  al-Qur’an  adalah

sebuah  tatanan  masyarakat  muslim  yang  memenuhi  syarat

sebagaimana yang dijelaskan dalam al-Qur’an. 

B. Karakteristik Masyarakat Ideal

Pada  hakikatnya  yang  di  maksudkan  dengan  masyarakat

ideal adalah mayarakat yang baik, dan kebaikan itu merupakan ciri-

ciri  masyarakat  ideal  tersebut.  Sealain  dari  pada  itu  masyarakat

ideal juga memiliki karakteristik tertentu. 

1. Beriman 

Masyarakat  yang  ideal  menurut  al-Qur’an  adalah  sebuah

masyarakat yang di topang oleh keimanan yang kokoh kepada Allah

swt10. Sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Ali Imran/3: 110,

9 Ibid . h. 540



39

        
     
        
      

    
Terjemahannya:

Kamu  adalah  umat  yang  terbaik  yang  dilahirkan  untuk
manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari
yang munkar, dan beriman kepada Allah. sekiranya ahli Kitab
beriman,  tentulah  itu  lebih  baik  bagi  mereka,  di  antara
mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah
orang-orang yang fasik.11

2. Amar Ma’ruf 

Ciri-ciri  masyarakat  yang  diidealkan  oleh  al-Qur’an

sebagaimana disebutkan dalam Q.S. Ali Imran/3: 110, yang kedua

adalah  amar  ma’ruf.  al-Raghib  al-Ashafani,  mengartikan   ma’ruf

adalah apa yang dianggap baik oleh syari’at dan akal.12 

Kata  ma’ruf dalam bahasa arab merupakan  isim maful, kata

kerjanya  adalah,  ‘arafa yang  mengandung  arti  mengetahui,

mengenal,  atau mengakui,  melihat dengan tajam atau mengenali

perbedaan.

10 Ali nurdin, op.ci.t, h. 157

11 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 64.

12  Muhammad Fuad Abd al-Baqi’ al-Mu’jam al-Mufahras Li al-Fadz al-
Qur’an al-Karim, (Beirut: Dar: al-Saqafah,al-Islamiyyah). 582-583. 



40

Kata  ma’ruf di  dalam al-Qur’an terulang sebanyak 32 kali13

dalam  penyebutannya  maknanya  diberikan  konteks  tertentu.

Misalkan dalam konteks ayat pada Q.S. al-Baqarah/2: 263

         
       

Terjemahannya:
Perkataan  yang  baik  dan  pemberian  maaf  lebih  baik  dari
sedekah  yang  diiringi  dengan  sesuatu  yang  menyakitkan
(perasaan si penerima). Allah Maha Kaya lagi Maha Penyantun.14

3. Nahi Mungkar

Sifat  ketiga  masyarakat  yang  diidealkan  oleh  al-Qur’an

berdasarkan petunjuk  Q.S.  Ali  Imran/3:  110 adalah Nahi  Munkar,

kata-kata  Nahi  Munkar  sering  kita  dengar  dalam kehidupan  kita

semua,  bahkan  mungkin  sering  kita  lakukan  sebagai  umat

beragama yang senantiasa mencegah perbuatan keji dan munkar

yang  ada  di  sekitar  kita.  Nahi  munkar  yang  secara  umum

diterjemahkan  dengan  arti  mencegah  perbuatan  yang  munkar.15

Secara bahasa kata  munkar  berasal dari  nakara  yang berasal dari

13 Al-Zamakhsyari , al- Kassyaf, (Beirut: Dar al-Ilmiyyah, ), Jilid I, h..306-
304

14 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 44.

15 Ali nurdin ,op.cit., hlm. 203



41

akar kata  nun, kaf,  dan  ra’  akar kata ini mengandung arti,  aneh,

sulit, buruk, tidak di kenal(lawan ma’ruf), dan juga mengingkari.

4. Musyawarah 

Kata musyawarah  berasal dari bahasa arab musyawarah  yang

merupakan bentuk isim masdar dari kata kerja syawara, yusyawiru,

yang  memiliki  makna  pokok  mengambil  sesuatu,  menampakkan,

dan menawarkan sesuatu.16

Dalam al-Qur’an,  kata  syawara  dengan segala  perubahanya,

terulang  sebanyak  empat  kali,  asyarah,  syawir,  syura,  dan

tasyawur,  tiga  yang  terakhir  berkaitan  dengan  kehidupan

bermasyarakat. Sebagamana di jelaskan dalam QS. Ali Imran/3: 159

        
       
    
           

   
Terjemahnya:

Maka disebabkan rahmat dari  Allah-lah kamu berlaku lemah
Lembut terhadap mereka. sekiranya kamu bersikap keras lagi
berhati  kasar,  tentulah  mereka  menjauhkan  diri  dari
sekelilingmu.  Karena  itu  ma'afkanlah  mereka,  mohonkanlah
ampun bagi  mereka,  dan bermusyawaratlah dengan mereka
dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu Telah membulatkan

16 M.Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, (Cet. Pertama, Mizan, Bandung,
1996)h. 473



42

tekad, Maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah
menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.17

5. Keadilan 

Keadilan adalah kata jadian dari kata ‘’adil’’ yang merupakan

serapan dari bahasa arab Adl, terambil dari kata adala, yang terdiri

huruf ‘ain, dal, dan lam, rangkain kata ini memiliki dua makna yang

bertolak  belakang  yaitu,’’ lurus  dan  sama’’,  dan’’  bengkok  dan

berbeda’’  artinnya  yang  di  maksud  dengan  seorang  yang  adil

adalah  yang  berjalan  lurus  dan  sikapnya  selalu  menggunakan

ukuran yang sama, bukan ukuran ganda.18

6. Persaudaraan

Faktor  yang  menunjang  lahirnya   Persaudaraan  adalah

persamaan19,  dengan  persaudaraanlah  ummat  ini  bisa  kokoh,

dengan  persaudaraanlah  ummat  ini  bisa  terbentuk,  dengan

persaudaraan lah ummat akan melahirkan rasa cinta antar sesama.

Hal  inilah  yang  pernah  dilakukan  Rasulullah  Saw,  dalam

17 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 71.

18 M.Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, h. 111

19 Ibid, hlm. 491.



43

membangun  kekuatan  umat  Islam,  yaitu  mempersaudarakan

diantara sesama orang muslim (Muhajirin dan Anshor).20 

Al-Qur’an  menyebutkan  bahwa  persaudaraan  antar  sesama

muslim di sebut ikhwah, Namun untuk lain aqidah al-Qur’a>n tidak

menggunakannya kata  ikhwah,  Maka dari itu dalam penelitian ini

dapat  di  bedakannya penyebutannya  dengan menggunakan  kata

toleransi.

Mengenai pembahasan ini  ‘’persaudaraan’’  bahwa al-Qur’an

telah menegaskan dalam Q.S. al-Hujurat/49: 10,

      
        

Terjemahanya:
Orang-orang beriman itu  Sesungguhnya bersaudara.  sebab itu
damaikanlah  (perbaikilah  hubungan)  antara  kedua  saudaramu
itu  dan  takutlah  terhadap  Allah,  supaya  kamu  mendapat
rahmat.21

Penjelasan  ayat  diatas  mengandung  makna  bahwa  tali

persaudaraan  dalam  Islam  ini  hendaklah  diperkokoh,  agar  tidak

mudah goyah dengan berbagai ancaman yang mencoba merusak

ukhuwah umat Islam. 

20 Shafiyyurrahman al-Mubarakfuri, Sirah Nabawiyah, (Jakarta,Pustaka al-
Kautsar, Cet.Pertama, 1997), hlm. 206 

21 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 516.



44

7. Kesejahteraan pangan 

Yang merupakan salah satu dimaksudkan sebagai masyarakat

ideal  apabila  di  dalam  suatu  wilayah  yang  terjamin  dari  segi

sandang  pangannya  yang  merupakan  kebutuhan  pokok  bagi

manusia, sebagaimana penjelasan dalam QS.Quraisy/106: 3.

     
        

Terjemahanya: 
Maka hendaklah mereka menyembah Tuhan Pemilik  rumah ini

(Ka'bah).
Yang  Telah  memberi  makanan  kepada  mereka  untuk
menghilangkan  lapar  dan  mengamankan  mereka  dari
ketakutan.22

C. Masyarakat Ideal Dulu dan Sekarang

Konsep  masyarakat  ideal  dalam  al-Qur’an  ialah  konsepsi

tatanan  masyarakat di madinah menjelang hijrahnya Rasulullah23,

sehingga kota madinah dipandang sebagai kota yang baik.

Beberapa  hal  yang  dipandang  baik  yaitu  dengan  kondisi

geografis  yang  cukup  subur,  jauh  sebelumnya  lahir  masyarakat

madani,  Madinah  telah  ditempati  oleh  masyarakat  plural  yang

terdiri dari beragam suku dan aliran kepercayaan. Daerah tersebut

22 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 602.

23 Syaikh Shafiyyurrahman, Al Mubarakfuri, Sirah Nabawiyah, (Cet. I. 
Pustaka  Al-Kautsar, 1997), h.197.



45

dulunya bernama Yatsrib, yang kemudian diganti menjadi Madînah

al-Rasûl  atau  yang  lebih  popular  disebut  Madinah  saja  setelah

Rasulullah tiba di  sana.  Setidaknya ada delapan suku yang eksis

ketika Rasulullah   tiba di Madinah. Selain itu, pada masing-masing

suku  terdapat  beragam  aliran  kepercayaan,  seperti  penganut

agama Islam, penganut agama Yahudi, dan penganut paganisme. 

Dengan kondisi yang amat plural, dari sini akan terlihat jelas

bagaimana Rasulullah merancang sebuah konsep yang sangat ideal

dalam  rangka  membangun  masyarakat  madani.  Hal  yang  perlu

diperhatikan dalam hal ini adalah bagaimana Rasulullah yang baru

tiba di Madinah, berikut sambutan masyarakat Madinah yang begitu

antusias dengan kedatangan Rasul langsung melakukan konsolidasi

dengan  penduduk  setempat.  Dalam  hal  ini,  Rasulullah  sebagai

seorang pemimpin,  melihat  secara  jelas  tiga  tipologi  masyarakat

Madinah dalam perspektif keyakinan dan aliran kepercayaannya.

Pertama,  penganut  agama  Islam  yang  terdiri  dari  kaum

Muhajirin  dan  Anshar.  Merupakan  sesuatu  yang  baru  bagi  kaum

muslimin,  jika  di  Mekah,  hak-hak dan kebebasan kaum muslimin

dalam beribadah dan berinteraksi sosial dipasung sedemikian rupa,

berikut ketiadaan basis dan kekuatan untuk melakukan konsolidasi

dan proses islamisasi.



46

 Maka  keadaan  di  Madinah  berbalik  180°  dari  keadaan  di

Mekah, kini mereka memiliki basis dan kekuatan yang mumpuni di

samping  melakukan  konsolidasi  dan  proses  islamisasi  untuk

menggerakkan  dan  mengelola  berbagai  sektor  kehidupan

bermasyarakat  dan  bernegara;  seperti  sektor  ekonomi,  politik,

pemerintahan, pertahanan, dan lain-lain.

Kedua, penganut agama Yahudi, yang terdiri dari tiga kabilah

besar, yaitu Bani Qaynuqa, Bani Nadhir, dan Bani Qurayzha. Ketiga

kabilah  inilah  yang  dulu  menghegemoni  konstelasi  politik  dan

perekonomian  di  Madinah24,  hal  tersebut  disebabkan  karena

keahlian  dan  produktivitas  mereka  dalam  bercocok  tanam  dan

memandai  besi.  Sementara  kabilah-kabilah  Arab yang lain  masih

hidup  dalam  keadaan  nomadik,  atau  karena  keterbelakangan

mereka dalam hal tersebut.

 Adapun  imbasnya  adalah  pengaruh  mereka  yang  begitu

besar  dalam  memainkan  peranannya  yang  cenderung  destruktif

dan provokatif terhadap kabilah-kabilah selain mereka. Hal tersebut

berlangsung  dalam  tempo  yang  sangat  lama,  hingga  akhirnya

Rasulullah  tiba  di  Madinah  dan  secara  perlahan  mereduksi

24 Sirah Nabawiyyah, Ibid. h. 201



47

pengaruh kaum Yahudi yang oportunistis tersebut dengan prinsip-

prinsip agung Islam yang konstruktif dan solutif.

Ketiga,  penganut  paganisme,  dalam hal  ini  yang dimaksud

adalah  komunitas  masyarakat  Madinah  yang  masih  menyembah

berhala  seperti  halnya  penduduk  Mekah.  Di  dalam  buku-buku

sejarah,  komunitas ini  disebut kaum musyrik.  Mereka inilah yang

masih mendapati keraguan dalam diri mereka untuk mempercayai

dan  meyakini  kebenaran  ajaran  yang  dibawa  oleh  Rasulullah.

Namun  pada  akhirnya  komunitas  tersebut  masuk  Islam  secara

berbondong-bondong terutama pasca perang Badar. 

Setelah membaca dan memahami karakter ketiga golongan

tersebut,  barulah  Rasulullah  melakukan  konsepsi  yang  tidak  lain

merupakan  wahyu  yang  dilanjutkan  dengan  aktualisasi  konkret

terhadap  konsep  tersebut.  Jika  orientasi  dakwah  Rasulullah  di

Mekah  adalah  memperkokoh  akar  keimanan  para  pengikutnya,

maka orientasi Rasulullah di Madinah adalah membangun tatanan

keislaman  yang  meliputi  penyampaian  dan  penegakan  syariat

Tuhan  secara  utuh,  dan  tatanan  kemasyarakatan  yang  meliputi

pembangungan masyarakat yang memegang teguh prinsip-prinsip

agung Islam, berikut nilai dan norma yang ada pada al-Qurʼan dan

petunjuk  Nabi.  Sementara  terkait  dengan  penganut  kepercayaan



48

lain,  seperti  kaum  Yahudi  dan  kaum  Musyrikin,  Nabi  membuat

sebuah piagam kebersamaan untuk memperkokoh stabilitas sosial-

politik antar warga Madinah. Piagam inilah yang kemudian disebut

sebagai Piagam Madinah25.

Suatu  masyarakat  dipandang  baik  atau  jelek,   dapat  atau

tidaknya masyarakat itu memenuhi harapan-harapan anggotanya.

Penilaian  ini  dipengaruhi  oleh  kebudayaan.  Dalam   masyarakat

primitif  tidak  ada  masalah  baik  atau  jelek  itu,  maka  tidak  ada

masalah  sosial.  Berikunya  barulah  dalam masyarakat  yang  telah

mengalami  perubahan-perubahan,  akan  timbul  masalah  sosial.

Masyarakat  primitif  adalah  masyarakat  tradisional  atau  dahulu.

Dimana  perubahan  sosialnya  memiliki  ciri  khusus.  Dalam

masyarakat  modern  perubahan  itu  sangat  cepat,  sedang  dalam

masyarakat  tradisional  sangat  lambat.  Masyarakat  tradisional

adalah  masyarakat  yang  tertutup.26 Secara  implisit  ada  konsep

tentang masyarakat ideal, yaitu konsep tentang masyarakat yang

terbaik dan dicita-citkan. Masalah sosial dianggap sebagai deviasi

(penyimpangan) terhadap konsep masyarakat ideal itu.

25 Ibid, h. 208

26 B. Simandjuntak, Patologi Sosial, (Tarsito, Bandung,1985). h. 24.



49

Konsep  masalah  sosial  tergantung  pada  konsep  tentang

masyarakat sempurna atau masyarakat yang dapat disempurnakan.

Sehat dan normal (ideal) adalah suatu keadaan yang dapat dicapai

dan  mungkin  tidak  dapat  dicapai,  tetapi  dipandang  sebagai

keadaan  yang  paling  diinginkan.27  Masyarakat  ideal  adalah

masyarakat yang apabila, semua anggota masyarakatnya beriman

kepada  Allah,  menyeru  kepada  yang  ma’ruf,  mencegah  kepada

yang  mungkar,  menjunjung  nilai-nilai  keadilan,  bermusyawarah,

toleransi serta menjunjung ukhuwah Islamiyahnya.28 

        
        

      
 

Terjemahannya:
“Sesungguhnya  bagi  kaum  Saba'  ada  tanda  (kekuasaan
Tuhan) di tempat kediaman mereka yaitu dua buah kebun di
sebelah  kanan  dan  di  sebelah  kiri.  (kepada  mereka
dikatakan):  "Makanlah  olehmu  dari  rezki  yang
(dianugerahkan)  Tuhanmu  dan  bersyukurlah  kamu  kepada-
Nya.  (Negerimu)  adalah  negeri  yang  baik  dan  (Tuhanmu)
adalah Tuhan yang Maha Pengampun".

Kerajaan Saba’ disebutkan dalam al-Qur’an dengan sebutan

negeri yang baik dikarenakan beberapa faktor, selain letak wilayah

27 St. Vembrianto, Pathologi Sosial, (Yogyakarta, Paramita, 1973). h.  9-11.

28 Ali Nurdin, op.cit.,  hlm. 332.



50

geografisnya  (adanya  bendungan  ‘Arim),29 ternyata  sikap  Ratu

Balqis sebagai penguasa kerajaan: 

pertama,  Selalu meminta pendapat  bawahanya ketika akan

memutuskan  suatu  masalah.  Hal  ini  dapat  di  lihat  pada  QS.al-

Naml/27: 32,

         
        

Terjemahanya:
Berkata  dia  (Balqis):  "Hai  para  pembesar  berilah  Aku
pertimbangan  dalam  urusanku  (ini)  Aku  tidak  pernah
memutuskan sesuatu persoalan sebelum kamu berada dalam
majelis(ku)".30

Kedua: Tidak menyukai kekerasan, hal ini dapat dilihat, pada 

QS.al-Naml/27: 34,

        
     

  

Terjemahnya:
Dia berkata: "Sesungguhnya raja-raja apabila memasuki suatu
negeri,  niscaya mereka membinasakannya,  dan menjadikan
penduduknya  yang  mulia  jadi  hina;  dan  demikian  pulalah
yang akan mereka perbuat.31

29 Ali Nurdin, op.cit., h.117

30 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 379.

31 Mustafa al-Maraghi,Tafsir al-Maraghi. Jilid  I, h. 130-135



51

Dewasa  ini  jarang  kita  jumpai  nilai-nilai  karekteristik

masyarakat ideal,  masyarakat yang dicita-citakan, di  sekitar kita,

mulai  intern  keluaraga,  masyarakat,  pemerintah  mayoritas

notabenenya  lebih   condong  kepada  perilaku  menyimpang.

Kenakalan remaja , kekerasan, korupsi dan lainnya kini sudah tidak

asing  lagi  menjadi  momok  di  sekitar  kita,  khususnya  dikalangan

umat Islam pada umumnya.

Hal  demikian  dikarenakan  nilai-nilai  keimanan  itu  condong

terkikis habis terkalahkan dengan gemerlap kehidupan dunia yang

sementara  ini,  Budaya  barat  yang  masuk  dikalangan  kita  kini

semakin  merajalela  yang  semakin  gencar  untuk  menghancurkan

ummat  islam,  maka  dari   itu  yang  harus  dilakukan  untuk

membentengi diri kita, keluarga kita, saudara kita dari gangguan itu

hendaklah  kita  kembali  pada  aturan  serta  ajaran  pokok,  ajaran

dasar yaitu kembali kepada al-Qur’an dan sunnah. 

Hadirnya  konsep  masyarakat  ideal  dikalangan  ummat  ini

diharapkan  mampu  menciptaka  perilaku  kehidupan  dalam

bermasyarakat  dengan  perilaku  yang  positif  yang  senantiasa

bepegang kepada tali  agama Allah Swt.  Karena di  dalam konsep

tersebut  banyak  mengupayakan  serta  memberikan  contoh  serta

motivasi hidup kita agar semakin terarah kedepannya.



52

 keimanan merupakan pokok yang harus dipegangi ummat ini

dalam mengarungi kehidupan di dunia yang hanya sementara ini,

agar hidup lebih berkah, barulah akan faham dengan petunjuk Allah

Swt.  Ketika  ummat  ini  mengiinkan  kehidupan  yang  baik,  negara

yang aman maka hendaklah mengaplikasikan nilai-nilai positif yang

dapat mendatangkan ridho dan karunia Allah kepada kita semua.



BAB IV
MASYARAKAT IDEAL DALAM AL-QUR’AN

A. Klasifikasi Ayat-Ayat Yang Menunjukkan Tentang Masyarakat

Ideal  

Ada  beberapa  ayat  yang  merupakan  pokok  yang

memberikan gambaran sebgai sumber informasi kepada kita semua

mengenai  pengklasifikasian  yang  memuat  informasi  mengenai

masyarakat  ideal  dalam  al-Qur’an.  Sebagaiman  yang  termaktub

didalam Q.S. Ali Imran/3: 110,

     
    
       
    

  

Terjemahanya:
“kamu  adalah  umat  yang  terbaik  yang  dilahirkan  untuk
manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari
yang munkar, dan beriman kepada allah. sekiranya ahli kitab
beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka, di antara mereka
ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah orang- 

          Orang Yang Fasik”1

Di  dalam  penjelasan  ayat  di  atas  ada  tiga  poin  yang  dapat

menunjukan ciri-ciri pokok dari masyarakat ideal, iman, amar ma’ruf

, dan nahi mungkar

1 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 64.

50



51

Kemudian  ayat  lain  yang  menunjuk  makna  sepadan  dengan

masyarakat ideal dalam al-Qur’an,

1. Ummatan  Wahidah,  (ummat  yang  satu)  ,al-Qur’an  menyebutkan

kata Ummatan Wahidah sebanyak 9 kali2, yang terdapat dalam Q.S.

al-Baqarah/2:  213,  Q.S.  al-Maidah/5:  48,  Q.S.Yunus/10:  19,  Q.S.

Hud/11: 118, Q.S. al-Nahl/16:93, Q.S. al-Anbiya/21: 92. 

Sebagai contoh penulis hanya menyebutkan satu contoh yakni pada

Q.S. al-Baqarah/2: 213

      
    
     
        
      
      
       

    

Terjemahnya:
Manusia  itu  adalah  umat  yang  satu.  (Setelah  timbul
perselisihan),  Maka  Allah  mengutus  para  nabi,  sebagai
pemberi peringatan, dan Allah menurunkan bersama mereka
Kitab  yang  benar,  untuk  memberi  Keputusan  di  antara
manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. tidaklah
berselisih  tentang  Kitab  itu  melainkan  orang  yang  Telah
didatangkan  kepada  mereka  kitab,  yaitu  setelah  datang
kepada  mereka  keterangan-keterangan  yang  nyata,  Karena
dengki antara mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk
orang-orang  yang  beriman  kepada  kebenaran  tentang  hal
yang mereka  perselisihkann itu  dengan kehendak-Nya.  dan

2 Ali Nurdin, Op.Cit.h. 100



52

Allah selalu memberi  petunjuk orang yang dikehendaki-Nya
kepada jalan yang lurus.

2. Ummatan Wasathan (moderat), al-Qur’an menyebutkan Sekurang-

kurangnya lima kali3,  Diantaranya; Q.S. al-Baqarah/2: 143, Q.S. al-

Adiyat/100:5,  Q.S.  al-Maidah/5:  89,  Q.S.  al-Qalam/68:  28,  al-

Baqarah/2: 238.
    
     
      
      
       
        

        

Terjemahanya:
“Dan  demikian  (pula)  kami  Telah  menjadikan  kamu  (umat
Islam), umat yang adil dan pilihan[95] agar kamu menjadi saksi
atas  (perbuatan)  manusia  dan  agar  Rasul  (Muhammad)
menjadi  saksi  atas  (perbuatan)  kamu.  dan  kami  tidak
menetapkan  kiblat  yang  menjadi  kiblatmu  (sekarang)
melainkan agar kami mengetahui (supaya nyata) siapa yang
mengikuti  Rasul  dan  siapa  yang  membelot.  dan  sungguh
(pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, kecuali bagi orang-
orang yang Telah diberi  petunjuk oleh Allah;  dan Allah tidak
akan  menyia-nyiakan  imanmu.  Sesungguhnya  Allah  Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.”

3. Ummatan  Muqtasidah (umat  pertengahan),  al-Qur’an  hanya

menyebutkan satu kali  dalam bentuk aslinya,  yaitu pada Q.S. al-

Maidah/5: 66
     
      

3 Ali Nurdin, op.cit., hlm.105



53

       
      

Terjemahnya:
Dan  sekiranya  mereka  sungguh-sungguh  menjalankan
(hukum)  Taurat  dan  Injil  dan  (al-Qur’an)  yang  diturunkan
kepada  mereka  dari  Tuhannya,  niscaya  mereka  akan
mendapat makanan dari  atas dan dari  bawah kaki  mereka.
diantara  mereka  ada  golongan  yang  pertengahan.  dan
alangkah  buruknya  apa  yang  dikerjakan  oleh  kebanyakan
mereka.4

Namun  al-Qur’an  juga  menginformasikan  makna  sepadan  dari

ummatan muqtasidah, dalam bentuk yang berbeda dengan segala

perubahannya,  terulang  sebanyak  enam kali5,  diantaranya,   Q.S.

Lukman/31: 19, qashid. dan 32, muqtasid, Q.S. an-Nahl/16:9, qashd,

Q.S. al-Taubah/9: 42, qashidan. Q.S. Fatir/ 35: 32, muqtashid. 

4. Khairu Ummah (ummat terbaik), Istilah ini hanya terulang satu kali

dalam al-Qur’an yakni  pada Q.S. al-Ali Imran/3: 110.
     
    
       
    

  
Terjemahnya

Kamu  adalah  umat  yang  terbaik  yang  dilahirkan  untuk
manusia,  menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari
yang munkar, dan beriman kepada Allah. sekiranya ahli Kitab
beriman,  tentulah  itu  lebih  baik  bagi  mereka,  di  antara
mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah
orang-orang yang fasik.

4 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 119.

5 Ali Nurdin, op.cit., hlm.109



54

B. Penafsiran Ulama Tentang Ayat-Ayat Masyarakat Ideal 

Penelitian ini  mencoba mengemukakan salah satu contoh dalam
Q.S. Ali Imran/3: 110: 

     
    
       
    

  
Terjemahnya;

Kamu  adalah  umat  yang  terbaik  yang  dilahirkan  untuk
manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari
yang munkar, dan beriman kepada Allah. sekiranya ahli Kitab
beriman,  tentulah  itu  lebih  baik  bagi  mereka,  di  antara
mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah
orang-orang yang fasik.

Seperti  yang  sudah  dijelaskan  di  bab  sebelumnya,  bahwa

umat terbaik itu adalah kaum muslimin6, ditinjau dari kebahasaan

bahwa kata  kuntum,  dalam ayat  itu  merupakan  kata  kerja  yang

sempurna (kana tammah), yang diartikan wujud, yakni kamu wujud

6 Abdullah Yusuf ‘Ali, The Holli Qur’an,Text Translation, and Comentary. 
(Vol.I-II, Mekah, Muslim World League,1384/1978), hlm. 602



55

dalam keadaan sebaik-baik umat.7 Namun pada hakikatnya, yang

dimaksudkan al-Qur’an dengan  sebutan  khairu ummah,  bukanlah

wujud  kongkret  dari  masyarakatnya,  namun  hanya  sebatas

gambaran dari  fungsi  organik masyarakat  tersebut.  Hal  demikian

dapat ditinjau dari devinisi tentang makna tersebut dengan melihat

kriteria-kriteria yang diinformasikan oleh al-Qur’an, yaitu; pertama,

menyeru  kepada  yang  ma’ruf,  kedua,  mencegah  kepada  yang

munkar,  ketiga  beriman kepada Allah.
Al-Qur’an  sendiri  telah  memberikan  penjelasan  tentang

Khairu  Ummah ,  yaitu  kumpulan  orang-orang  yang  memiliki

kesamaan budaya. Budaya itu orientasi kepada al-khair  , memiliki

mekanisme  Amar Ma’ruf,   Nahi Munkar,  aturan tatanan yang adil

dan beriman kepada Allah sebagai wujud integritas. 
Di  dalam  kata  ummat  terselip  makna-makna   yang  di

dalamnya,  mengandung  arti  gerak  ,  dinamis,  arah,  waktu,  jalan

yang jelas, serta gaya dan cara  hidup. Artinya ketika seseorang

ingin menuju ke suatu arah, maka harus jelas jalannya, serta harus

bergerak maju, dengan gaya dan cara tertentu dan dalam waktu

yang sama membutuhkan waktu untuk mencapainya.8

7

8  M. Quraish Shihab, Tafsir Almisbah; Pesan dan Kesan Keserasian al-
Qur’a>n,(Cet.I, Lentera Hati, Ciputat, 2000). H. 173



56

Kesimpulannya  bahwa  kebaikan   ummat  ini  tidak  akan  terwujud

tanpa  adanya  upaya  yang keras  dalam menwujudkanya  didalam

kehidupan  bermayarakat,  hal  itu  dapat  dilakukan  dengan  tetap

memelihara ketiga pokok tersebut (amar ma’ruf nahi munkar dan

keimanan yang kokoh kepada Allah) serta mengaplikasikanya.9 

C. Isyarat-Isyarat al-Qur’an Tentang Masyarakat Ideal

Sebagaimana  yang  telah  dijelaskan  di  atas  bahwa  al-Qur’an

mengisyaratkanmakna-makna  yang  sepadan  yang

menginformasikan kepada kita semu tentang tatanan masyarakat

yang dicita-citakan di masa mendatang.

a. Ummatan  Wahidah,  Ungkapan  ini  terdiri  atas  dua  kata

ummah dan wahidah. Secara umum kata ummah memiliki arti

sekelompok  manusia  atau  masyarakat.  sedangkan  kata

wahidah adalah  muannas   dari  kata  wahid,   yang  secara

bahasa berarti satu.10 Ungkapan ini terulang dalam al-Qur’an

sebanyak  sembilan  kali,  diantaranya  terdapat  dalam QS.al-

9 Al-Maraghi, Terjemahan Tafsir Al-Maraghi, (Cet: Kedua,Juz IV,Toha Putra, 
Semarang, 1993). h. 50

10 Ali nurdin, Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an, hlm. 
100



57

Baqrah/2:  213,  QS.al-Maidah/5:  48,  QS.Yunuas/10:  19,

QS.Hud/11: 118, QS.al-Nahl/16: 93, QS.al-Anbiya/21: 92.

Ditinjau  dari  segi  maknanya  berarti  ummatan  wahidah adalah

sekelompok  masyarakat  yang  satu,  yang  memiliki  kesatuan

harapan,  dan  cita-cita  yang  jelas  dan  saling  berhubungan  erat

antara  satu  dengan  yang  lainnya.11 hal  ini  sepadan  dengan

penegasan al-Qur’an yakni pada  Q.S. al-Baqarah/2: 213

      
    
     
        
      
      
       

    

Terjemahanya:
“Manusia  itu  adalah  umat  yang  satu.  (Setelah  timbul
perselisihan),  Maka  Allah  mengutus  para  nabi,  sebagai
pemberi peringatan, dan Allah menurunkan bersama mereka
Kitab  yang  benar,  untuk  memberi  Keputusan  di  antara
manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. tidaklah
berselisih  tentang  Kitab  itu  melainkan  orang  yang  Telah
didatangkan  kepada  mereka  kitab,  yaitu  setelah  datang
kepada  mereka  keterangan-keterangan  yang  nyata,  Karena
dengki antara mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk
orang-orang  yang  beriman  kepada  kebenaran  tentang  hal
yang mereka  perselisihkann itu  dengan kehendak-Nya.  dan

11 Ali Anwar Yusuf,Wawasan Islam, (Cet. I, Bandung, Pustaka Setia, 
2002 ). hlm. 59.



58

Allah selalu memberi  petunjuk orang yang dikehendaki-Nya
kepada jalan yang lurus.”12

Ayat  di  atas  menegaskan  bahwa  manusia  dari  dahulu  hingga

sekarang merupakan satu umat. Salah satu bukti bahwa manusia

adalah ummat yag satu adalah ciri-ciri dari pada manusia tersebut

merupakan  mahluk  sosial  yang  tidak  dapat  hidup  sendiri  tanpa

yang lain, saling membutuhkan satu dengan yang lain nya, saling

tolong menolong satu dengan yang lainnya.

 Namun pada diri  manusia masih ada sifat keegoisan yang

sering kali menampak perbedaan antara satu dengan yang lainnya

sehingga  tidak  dipungkiri   sering  terjadi  perselisihan  di  antara

sekelompok  manusia  itu  sendiri.  Hal  ini  di  jelaskan  dalam  Q.S.

Yunus/10: 19,

         
      

     

Terjemahannya:
Manusia dahulunya hanyalah satu umat, Kemudian mereka
berselisih. kalau tidaklah Karena suatu ketetapan yang Telah
ada dari Tuhanmu dahulu, Pastilah Telah diberi Keputusan di
antara mereka, tentang apa yang mereka perselisihkan itu.13

12 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 33.

13 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 210.



59

Pada hakikatnya perbedaan pada setiap ummat itu merupakan sifat

yang  alami  yang  diciptakan  oleh  Allah,14 dengan  tujuan  bahwa

perbedaan  itu  hendaklah  digunakan  sebagai  jalan  untuk  saling

mengenal  (ta’aruf)  satu  sama  yag  lainnya.  Dan  keragaman  itu

mengandung  manfaat  yang  sangat  besar.  Meskipun  demikian

hendaklah sekalian ummat ini harus ingat bahwa mereka tergolong

ummat yang satu. 

Agama adalah salah satu fungsi  untuk mengingatkan persamaan

diantara manusia itu sebagai landasan persahabatan, persoalan ,

perselisihan  tidak  akan  terjadi  apabila  kesemuanya  itu  mengacu

pada nilai-nilai kebajikan yang berasaskan petunjuk al-Qur’an dan

Sunnah.

Dengan  demikian,  kedatangan  Islam  dengan  al-Qur’an

sebagai  kitab  suci  nya,  selain  mengembalikan  bangsa  yang

terpecah kepada kepercayaan yang murni  atau  hanif   dalam arti

sesuai  dengan  fitrah  kejadian  manusia  yang  paling  dasar  juga

mengandung misi  mempersatukan individu-individu dalam satuan

masyarakat  yang  lebih  besar  yang  di  sebut  dengan  ummatan

14 Ali nurdin. hlm.102



60

wahidah yaitu satu ummat yang bersatu berdasarkan iman kepada

Allah dan mengacu pada nilai-nilai kebajikan.15

b. Ummatan  Wasathan,  Istilah  lain  yang  juga  mengandung  makna

masyarakat yang ideal adalah Ummatan Wasathan. Istilah ini sesuai

dengan firman Allah yang terkandung dalam QS.al-Baqarah/2: 143.
    
      
        
     
          
            

           

Terjemahanya:
Dan  demikian  (pula)  kami  Telah  menjadikan  kamu  (umat
Islam), umat yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi
atas  (perbuatan)  manusia  dan  agar  Rasul  (Muhammad)
menjadi  saksi  atas  (perbuatan)  kamu.  dan  kami  tidak
menetapkan  kiblat  yang  menjadi  kiblatmu  (sekarang)
melainkan agar kami mengetahui (supaya nyata) siapa yang
mengikuti  Rasul  dan  siapa  yang  membelot.  dan  sungguh
(pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, kecuali bagi orang-
orang yang Telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak
akan  menyia-nyiakan  imanmu.  Sesungguhnya  Allah  Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.16

15 Ali nurdin, hlm.103

16 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 36.



61

Dalam penjelasan ayat di atas bahwa kualifikasi umat yang

baik adalah Ummatan Wasathan. 17 kata wasathan  terdiri dari huruf

waw, sin dan tha’ yang bermakna dasar pertengahan atau moderat

yang memang menuju pada pengertian adil. al-Raghib mengartikan

sebagai sesuatu yang berada dipertengahan dan kedua ujungnya

pada posisi yang sama.18 

Kata  wasath dengan  berbagai  perubahannya  terulang  dalam  al-

Qur’an  sebanyak  lima  kali,  kesemuanya  itu  menunjuk  arti

pertengahan19(moderat).

Dari  berbagai  penjelasan  di  atas   penulis  dapat  mengambil

kesimpulan  bahwa  Ummatan  Wasathan adalah  masyarakat  yang

berada  di  pertengahan   dalam  arti  moderat,  dengan  demikian

anggota  masyarakatnya berada di  posisi  pertengan dalam artian

tidak  memihak  kekiri  dan  kekanan  agar  sekalian  ummat  dapat

berlaku adil, dan menjadikan posisinya sebagai teladan dan patron

17 Ali nurdin. hlm, 104

18 Al-Raghib Al-Ashafani, Al Mufradat, hlm.522

19  Ahsin W. Al-Hafidz, Kamus Al-Qur’an,hlm.302



62

bagi yang lain. Hal ini juga di pertegas dalam sebuah hadis yang

diriwayatakan oleh Imam Bukhari, 

عِعيددد سسسس نن سأعِبسسي   سعسس دح  سصسسالعِل سحسسددسثسنال سأببسسو   بش  نعسمسس سنل سحسسددسثسنال ا سمسة  سسسسال سحسسددسثسنال سأببسسو  بأ بصسسو در  سمنن بن  بق نب سحال نس سحددسثسنال عِإ
سل يي سقال عِر بخند ست سفسيدبقو بل انل نغ نل سبدل سه بل سلبه  سمعِة سفبيدسقال نو سم انلعِقسيدال دح سي بء عِببنو  سجال سسدلسم بي سو سعسلنيدعِه  بدل  سصدلى ا ا عِدل  بل ا بسو  سر سل  سقال

سحدمسسدد بم بل  سك سفسيدبقسسو  بهو بد بشسس نن  سمسس بل  در سفسيدبقسسو  نن سنسسعِذي عِمس سءسنسسال  سجال سمال  سن  سغبكنم سفسيدبقو بلو  نل سبدل سه دمبتبه  بل بأ نسسأ يب سفبت سر سعنم سيال  سن
سسسسدلسم سو عِه  سعسلنيدسس بدلسس  سصسسدلى ا ا عِدلسس  بل ا بسسسو  سر سرسأ  سن بثسسدم سقسس سهبدو نشسس بكنم سفست بء عِب سجال دمبتبه سفبيد ةة { سوبأ دمسس بكنم بأ سجسعنلسنسسال سك  سوسكسسسذعِل

ةطال سس سعندةل } سو سل  عِهيدةدا { سقال سشسس بكسسنم  سعسلنيد بل  بسو  در سن ال بكو  سوسي عِس  سعسلى ا الدنال سء  بشسهسدا بكو بنو ا  عِر } عِلست سجنعسفسس نن  سعسس سو
سسسسدلسم سو عِه  سعسلنيدسس بدلسس  سصسسدلى ا ا يي   نن الدنعِب سع يي  عِر بخند سسعِعيددد انل نن سأعِبي   سع دح  سصالعِل نن سأعِبي   سع بش  نعسم سنل سحددسثسنال ا دن  سعنو  عِن  نب
سهسذا عِب

Artinya:

Telah  menceritakan  kepada  kami  Ishaq  bin  Manshur  telah
menceritakan kepada kami Abu Usamah telah menceritakan
kepada kami Al A'masy telah menceritakan kepada kami Abu
Shalih dari Abu Sa'id alkhudzri berkata, "Rasulullah shallallahu
'alaihi wasallam bersabda: "Nabi Nuh didatangkan pada hari
kiamat lantas ditanya, 'Sudahkah kamu menyampaikan? ' ia
menjawab,  'Benar  ya  Rabbi'.  Ummatnya  kemudian ditanya,
'Apakah  dia  memang  benar  telah  menyampaikan  kepada
kalian?  '  Mereka  menjawab,  'Belum  ada  seorang  pemberi
peringatan  kepada  kita.'  Lantas  Allah  bertanya  lagi:  'Siapa
yang  menjadi  saksimu?  '  Nuh  menjawab,  'Muhammad  dan
umatnya.'  Lantas  kalian  didatangkan  dan  kalian  bersaksi."
Kemudian  Rasulullah  Shallallahu'alaihiwasallam  membaca
ayat:  '(Dan  demikianlah  Kami  jadikan  kalian  umat  yang
wasath) ' (Qs. Albaqarah 143). Kata Al A'masy, wasath artinya
adil '(Agar kalian menjadi saksi atas semua manusia dan agar
rasul  sebagai  saksi  atas  kalian) '  (Qs.  Albaqarah 143).  Dan
dari Ja'far bin Aun telah menceritakan kepada kami Al A'masy
dari Abu Shalih dari Abu Sa'id alkhudzri dari Nabi shallallahu
'alaihi wasallam dengan ini."20

Keberadaan  masyarakat  ideal  pada  posisi  tengah  menyebabkan

mereka tidak seperti ummat yang hanya hanyut materealisme tidak

20  Ibnu Hajar al-Asqalani, Fathul Baari’syarakh Sahih Bukhari  ‘’Berpegang 
Teguh Terhadap Kitab dan Sunnah’’.  (Bab: Firman Allah Ta'ala: {Dan Demikianlah 
Kami Telah Menjadikan Kalian Umat Yang Adil ). h. 254



63

pula  mengahntarkannya  membumbung  tinggi  ke  dalam  ruhani,

diharapkan mampu memadukan aspek ruhani dan jasmani material

dan spiritual dalam segala aktivitasnya21. Dan menuntut umat Islam

untuk berinteraksi dan bersikap terbuka dengan ummat yang lain. 

c. Ummatan Muqtashidah,  Ungkapan ini  terdiri  atas dua kata yaitu

ummah dan muktasidah. Kata ummah sudah dijelaskan di atas, dan

muqtashidah  berasal dari  akar kata  qashada,  yang mengandung

arti bermaksud, menghendaki, dan mengikuti22. 

Dari  akar  kata  ini  menjadi  bentuk  muqtashid   yang  merupakan

bentuk masdar dari kata iqtishad, 

Secara  bahasa  berarti  penghematan  atau  tidak  berlebih-lebihan.

Muqtasidah merupakan bentuk muannas dari muqthasid. Ali nurdin

dalam bukunya yang berjudul  Menulusuri Konsep Masyarakat Ideal

dalam Al-Qur’an  mengutip  dari  Al-Raghib  al-Ashafani,  membagi

makana kata ini menjadi dua macam; 

pertama ; Terpuji,  yaitu suatu sifat yang berada diantara dua

kutub sifat ekstrim dan negatif ,  misalnya, kedermawanan adalah

pertengahan antara sifat bakhil dan boros. 

21 Ali nurdin, h. 108

22 Ali nurdin, h. 109



64

Kedua ; merupakan sifat yang berada diantara sifat  terpuji

dan  tercela.23 Penjelasan  di  atas  sepadan  dengan  makna  yang

terkandung dalam al-Qur’an,  yaitu Q.S. Fathir/35: 32

       
     
      

     

Terjemahnya:
Kemudian Kitab itu kami wariskan kepada orang-orang yang
kami pilih di antara hamba-hamba kami, lalu di antara mereka
ada  yang  menganiaya  diri  mereka  sendiri  dan  di  antara
mereka  ada  yang  pertengahan  dan  diantara  mereka  ada
(pula) yang lebih dahulu berbuat kebaikan dengan izin Allah.
yang demikian itu adalah karunia yang amat besar.24

d. Khairu Ummah,  Istilah  khairu ummah yang berarti ummat terbaik

atau  ummat  yang  unggul  atau  masyarakat  ideal  hanya  sekali

disebutkan dalam al-Qur’an25 yakni pada Q.S. Ali Imran /3: 110, 
     
     
        
      

    
Terjemahnya:

23 al-Raghib. al-Ashafani al-Mufradat, h. 404

24 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 437.

25 Ali nurdin, h.113



65

Kamu  adalah  umat  yang  terbaik  yang  dilahirkan  untuk
manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari
yang munkar, dan beriman kepada Allah. sekiranya ahli Kitab
beriman,  tentulah  itu  lebih  baik  bagi  mereka,  di  antara
mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah
orang-orang yang fasik.

Kebanyakan para ahli  tafsir  berpendapat  bahwa yang di  maksud

dengan ummat terbaik atau ummat pilihan adalah kaum muslimin.

Kalau kita menoleh kebelakang memang wajar dikala ummat Islam

meraih  kejayaannya  pada  masa  itu,  pantaslah  jika  ummat  Islam

dijuluki ummat terbaik, namun ketika kita melihat sepintas kondisi

ummat Islam dewasa ini apakah pantas mendapat julukan ummat

terbaik lagi, namun itu sebatas asumsi semata, kalau  ditinjau dari

penjelasan  ayat  di  atas   bahwa  yang  dimaksud  dengan  ummat

terbaik  adalah  dapat  ditelaah   dari  kriteria-kriterianya,  penulis

dapat memberikan devinisi khairu ummah  berdasarkan telaah ayat

di  atas  dengan  merincikan  kriteria-kriteria  yang  di  jelaskan  al-

Qur’an  ,  yakni  ;pertama,  menyeru  kepada  yang  ma’ruf,  kedua,

mencegah kepada yang mungkar, ketiga , beriman kepada Allah. 
Dari penjelasan diatas kita ketahui bersama  bahwasannya

al-Qur’an  hanya  memberikan  ciri-ciri  yang  digambarkan  sebagai

tugas  dan  fungsi  organik  masyarakat  tersebut,  bukan  gambaran

kongkret   tentang  wujud  masyarakat  tersebut.  Kriteria  di  atas

dijelaskan pula dalam ayat lain yakni pada Q.S. Ali Imran/3: 104, 



66

     
     

       

Terjemahnya:
Dan hendaklah ada di  antara kamu segolongan umat yang
menyeru  kepada  kebajikan,  menyuruh  kepada  yang  ma'ruf
dan  mencegah  dari  yang  munkar  merekalah  orang-orang
yang beruntung.26

Makna  ayat  di  atas  mengandung perintah atau anjuran dimana

perintah itu untuk membentuk ummat dengan acuan tertnetu. Ayat

diatas  tidak  menyebutkan  kriteria  beriman,  namun  mengacu

kepada kebaikan khair, yang merupakan akar dari amar ma’ruf nahi

munkar.  Sekalipun  dalam  ayat  tersebut  tidak  disebutkan  istilah

khairu  ummah,  namun dengan melihat  kriteria  yang  sama yang

disebutkan  dalam  ayat  tersebut,  maka  ummat  yang  dimaksud

adalah ummat terbaik atau ideal (khairu umah).27

Dari  penjelasan  ayat-ayat  diatas  yang  telah  disebutkan   penulis

dapat menarik kata kunci dalam menyebutkan khairu ummah atau

ummat  terbaik  adalah,  pertama;  al-khair,   yang  secara   harfiah

diterjemahkan dengan kebajikan. Dalam al-Qur’an  al-khair berarti

kekayaan atau kemakmuran. Dalam Q.S. al-Baqarah/2: 269, al-Khair

26 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 63.

27 Ali Nurdin, Op.Cit. h. 114



67

adalah hikmah atau ilmu pengetahuan.  Kedua; istilah yang sangat

populer  dan  sering  dijadikan  slogan  politik  adalah  istilah  amar

ma’ruf nahi mungkar, kedua hal ini merupakan satu kesatuan yang

tidak  dapat  dipisahkan,  artinya  dalam  perbuatan  amar  ma’ruf

terdapat pengertian mencegah yang mungkar.
 Jadi,  khairu  ummah dalam pengertiannya  di  atas  adalah

bentuk ideal masyarakat Islam yang identitasnya adalah integritas

keimanan , komitmen kontribusi positif kepada kemanusian secara

universal dan loyalitas pada kebenaran dengan aksi  amar ma’ruf

nahi mungkar sebagaimana dideklarasikan oleh Allah dalam  QS. Ali

Imran/3: 104 dan 110 diatas.28

e. Baldatun Thayyibatun
Istilah ini hanya terulang sekali dalam al-Qur’an, yaitu dalam 

QS.Saba’/34: 15,

           
         
       

 
Terjemahnya

Sesungguhnya bagi kaum Saba' ada tanda (kekuasaan Tuhan)
di tempat kediaman mereka yaitu dua buah kebun di sebelah
kanan  dan  di  sebelah  kiri.  (kepada  mereka  dikatakan):
"Makanlah olehmu dari rezki yang (dianugerahkan) Tuhanmu
dan  bersyukurlah  kamu  kepada-Nya.  (Negerimu)  adalah
negeri  yang  baik  dan  (Tuhanmu)  adalah  Tuhan  yang  Maha
Pengampun".29

28 Ali nurdin, hlm.115\

29 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 430.



68

Baldatun thayyibatun  dalam penjelasan ayat di atas diartikan

dengan negeri atau daerah yang baik. Kata  baldatun  berasal dari

kata  balad secara bahasa bisa diterjemahkan tempat sekumpulan

manusia  hidup.  Dari  sekian penjelasan atau ungkapan mengenai

baldatun   ialah  kesemuanya  berkenaan  atau  ditunjukan  untuk

sebuah tempat (bukan orang), namun al-Qur’an tidak menjelaskan

kriteria  khusus mengenai negeri yang baik, (baldatun thayyibatun),

tetapi  al-Qur’an  mencoba  menginformasikan  melalui  sejarah

kerajaan  yang diabadikan dalam al-Qur’an,  yaitu  kerajaan Saba’,

berarti kita diinstruksikan untuk kembali menengok sejarah sebuah

kerajaan  yang  pernah  mengalami  kemakmuran  pada  masanya

tersebaut.  Penulis  mencoba  memberikan  penjelasan  ringkas

mengenai kerajaan Saba’ , 
Kerajaan  Saba’  di  bangun  oleh  rajanya  yang  pertama

bernama Saba’ Abdul Syam ibnu Yasyjub ibnu Ya’rub ibnu Qatan.

Sekitar  tahun  950  SM,  kota  Saba’  merupakan  pusat

pemerintahannya.  Salah  satu  hal  yang  menjadi  pusat

kemakmurannya adalah ditandai dengan adanya bangunan sebuah

bendungan yang terkenal yang diberi nama bendungan Ma’rib, atau



69

‘Arim. Bendungan ini dibangun diantara dua buah gunung di kota

Ma’rib.30

Sebelum  dibangunnya  bendungan  ini  kota  Saba’  belum

menemukan titik kemakmurannya, hal ini dikarenakan ketika musim

hujan kota ini  selalu dilanda banjir,  kemudian di  musim kemarau

dilanda  kekeringan.  Namun setelah  dibangunnya   bendungan ini

begitu nampaklah wajah baru kota  ma’rib khususnya negeri Saba’.

Banyak  bermunculan  kebun-kebun,  dan  gilirannya  membawa

kemakmuran bagi negeri tersebut , yang oleh al-Qur’an dinamakan

dengan Baldah Thayyibah.
Kemudian informasi yang dapat kita peroleh dari negeri Saba’

adalah 
ditandainya  dengan  kepemimpinan  seorang  Ratu  Bilqis  yang

memimpin negeri Saba’ dari sinilah kita dapat informasi mengapa

negeri  Saba’  diberikan  nama  oleh  Allah  yakni  negeri  yang  baik,

Baldatun  Thayyibah,  kemakmuranya  selain  dengan  adanya

bendungan A’rim, dan geografisnya ada beberapa poin yang 
ditorehkan kepemimpinan Ratu Balqis  dalam memimpin kerajaan

Saba’ yaitu ;
Pertama;  Musyawarah,  hal  ini  dapat  dilihat  dari  sikap Ratu

Balqis  yang  selalu  meminta  pendapat  terhadap  bawahannya

apabila  ingin  memutuskan  sesuatu  hal  yang  penting.  hal  ini

dijelaskan dalam Q.S. al-Naml/27: 32

30 Ali Nurdin. hlm,116



70

      
        

Terjemhanya:
‘’Berkata  dia  (Bilqis):  "Hai  para  pembesar  berilah  Aku
pertimbangan  dalam  urusanku  (ini)  Aku  tidak  pernah
memutuskan sesuatu persoalan sebelum kamu berada dalam
majelis(ku)".31

Kedua;  Anti Kekerasan ,  hal ini  bisa dilihat dari  sikap Ratu

Bilqis  ketika  diusulkan  bawahannya  untuk  menyerang  kerajaan

Sulaiman sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-Naml/27: 34,32

      
     

  

Terjemahnya:

Dia berkata: "Sesungguhnya raja-raja apabila memasuki suatu
negeri,  niscaya mereka membinasakannya,  dan menjadikan
penduduknya  yang  mulia  jadi  hina;  dan  demikian  pulalah
yang akan mereka perbuat.

Dari  penjelasan  diatas  penulis  dapat  menarik  kesimpulan  bahwa

yang dimaksud dengan negara yang baik atau yang disebutkan al-

Qur’an dengan sebutan Baldataun Thoyyibatun ialah tidak terletak

31 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 379.

32 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahannya, (Cv.Madinah ‘al-
Ilmu:Jakarta, 2012), hlm. 379.



71

pada  kondisi  georafis  alam dan  bangunan  yang  megah  semata,

namun hal ini tidak lepas dari seorang pemimpinnya, sebagaimana

kepimpinan  yang  ditorehkan  Ratu  Balqis  yaitu  mengutamakan

musyawarah  dalam  memutuskan  sesuatu  hal  yang  urgen  dan

sangat menjujung perdamaian tidak menjdikan kekerasan sebagai

pangkal  dalam  menyelasasikan  masalahnya  Sehingga  negerinya

dianugerahkan  limpahan  rizki  dan  digelari  oleh  Allah  sebagai

Baldatun Thayyibatun Warabbun Gofur. 

D. Urgensi Masyarakat Ideal dalam Kehidupan Modern

Berbicara masalah umat,  kita berbicara masalah kelompok,

artinya  suatu  individu   tidak  dapat  hidup  sendiri  tanpa  bantuan

orang  lain,  perbedaan  yang  sering  memicu  perdebatan  dan

sebagainya  merupakan  hal  yang  lumrah  dalam  kehidupan

bermasyarakat.  Namun  dengan  adanya  perbedaan  tersebut  kita

umat  manusia  dituntut  untuk  menciptakan  yang  namanya

persatuan  dan  kesatuan,  persatuan  yang  dimaksud  tidak  mesti

harus  seide,  semazhab dan sependapat,  namun kita  umat  Islam

tetap berpegang teguh dengan berlandaskan dengan satu payung

akidah yang satu yaitu al-Qur’an dan Sunnah33.

33 Kementerian Agama Ri,Tafsir Al-Qur’an Tematik: Sinergitas Internal 
Umat Islam, (Cet.I, Jakarta, Lajanah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2013). 
h.17



72

Salah  satu  karakteristik  ummat  yang  baik  yang  di  cita-citakan

dalam  al-Qur’an  adalah  Ukhuwah  Islamiyah,  persaudaraan  yang

harus dibangun di dalam intern umat Islam karena pada hakikatnya

umat  Islam  bersaudara34,  Ummat  yang  satu  mengingat  urgenya

masyarakat ideal dalam kehidupan modern dewasa ini agar sekalian

ummat  ini  kembali  kepada  hakikat  Ukhuwah  itu  sendiri  dalam

mewujudkan kehidupan bermasyarakat yang baik.

Melihat begitu pentingnya serta manfaat yang sangat besar untuk

kesejahteraan ummat, maka dengan konsep ini diharapkan setiap

individu mampu untuk mengaplikasikannya.

34 Perpustakaan RI, Sinergitas Internal Umat Islam,ibid. h. 305



   BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Al-Qur’an merupakan petunjuk mutlak untuk setiap ummat di

muka  bumi  ini,  baik  yang  berupa  akidah,  syari’ah  maupun

muamalah nya, disiplin penulisan skripsi ini ialah konsep mengenai

masyarakat yang diidealkan oleh al-Qur’an..

Berdasarakan  rumusan  masalah  yang  dijelaskan  maka

sedikitnya ada tiga poin pokok yang dapat disimpulkan oleh penulis

mengenai penelitian atau pembahsan di atas.

1. Masyarakat  ideal  dalam  perspektif  al-Qur’an  adalah

masyarakat yang 

dicita-citakan.  Dimana  yang  dimaksud  dengan  masyarakat  yang

dicita-citakan  ialah  masyarakat  yang  dapat  menjadi  patron  atau

contoh bagi ummat yang lain. Makna masyarakat yang diidealkan

al-Qur’an  sebagaimana  yang  dijelaskan  diatas  ialah,  Ummatan

Wahidah,  Ummatan  Wasathan,  Ummatan  Muqtasidhah,  Khair

Ummah, Baldatun Thayyibah. 

2.  Konsepsi  tentang  tulisan  ini  adalah  cara  pandang  dalam

mewujudkan  tatanan  kehidupan  yang  di  cita-citakan  didalam

kehidupan  bermasyarakat.  Hal  ini  tidak  terlepas  dari  setiap

anggotanya  yang  memiliki  komitmen  bersama  yaitu  senantiasa

70



71

meningkatkan rasa keimanan kepada Allah. Dengan rasa iman yang

teguh maka amar ma’ruf nahi mungkar akan terwujud pula.

3. Masyarakat yang diidealkan al-Qur’an ialah masyarakat yang

memiliki karakteristik tertentu .

Penulis membedakan dalam dua bentuk karakteristik atau ciri-

ciri bagi masyarakat ideal, hal ini dapat ditinjau dari karakteristik

penduduknya dan lingkunganya.

Ciri-ciri  penduduknya:  Beriman  dan  Bertakwa  Kepada  Allah,

Solidaritas (Ukhuwah), Amar Ma’ruf dan Nahi Munnkar.

Ciri-ciri lingkunganya ;

 Aman,  

Tersedia Pangan dan Papan,     

B. Saran-Saran

Dalam  kaitannya  penulisan  skripsi  ini  sebagai  syarat

penyelasesaian  studi  strata  satu  (S1).  Pembaca  yang  budiman,

Penulis  menyadari  bahwa  masih  banyak  kekurangan  serta

kekeliruan dalam penulisan ini, Olehnya itu pribadi mengharapkan

kritik  dan saran yang membangun untuk lebih baiknya penulisan

ini.  Kemudian ucapan terimaksih kepada semua pihak yang telah

mendukung  sehingga  penulisan  ini  dapat  terlaksanakan  dengan

baik.



72



DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-karim 

Abdullah,  Yusuf  ‘Ali,  The  Holli  Qur’an,Text  Translaton,  And
Comentary. (Vol.I-II, Mekah, Muslim World League,1384/1978)

Abdul, al-Baqi’ Muhammad Fuad, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfadz al-
Qur’an al-Karim, (Beirut: Dar: al-sya’b). 1992

Abid,  Bisri  dan  Munawir  A.  Fatah,  Kamus  Indonesia-Arab,  Arab-
Indonesia, Cet. I; Surabaya: Pustaka Progressik, 1999.

Al-Asqalani, Ibnu Hajar, Fathul Bari. (Cet.Dar; al-Fikr).1993

Al-Raghib, ‘’al-Mufradat Fi Gharib al-Qur’an’’, (Mesir, Mustafa al-Bab
al-Halabi, 1961/1381), 

Ash-Shabuniy,  Muhammad  Ali,  Studi  Ilmu  Al-Qur’an, Cet.  I;
Bandung: Pustaka Setia, 1999. 

Bint Syati’, Aisyah Abdul Rahman,  Al-Qur’an wa Qadhaya al-Insan,
(Beirut: Dar al Ilm, li al-Malayin, 1978)

B. Simandjuntak, Patologi Sosial, (Tarsito, Bandung,1985) 

Cowan, J. Milton, Hans Wehr A Dictionary of Modern Written Arabic,
London: Macdonald & Evans LTD, 1974.

Departemen  Agama  RI,  Yayasan  Penyelenggaraan  Penterjemah
Etika  Berkeluarga  Bermasyarakat,  Berpolitik,  (Tafsir  Al-Quran
Tematik),Cet,  Jakarta,  , 2009. 

Departemen  Pendidikan  Dan  Kebudayaan,  Kamus  Besar  Bahasa
Indonesia.,Cet.II, Jakarta, balai pustaka, 1994. 

E.  Lane  Arabic  English  Lexicon  (Cambridge:  The  Islamic  Texts
Sosiety, 1984),  Vol. 2.

Farmawi,  Abdul  al-Hayy,  al-Bidayah  fi  Tafsir  al-Maudu‘i:  Dirasah
Manhajiah      Maudu‘iyyah, Diterjemahkan  Oleh  Suryan  A.

72



73

Jamran Dengan Judul  Metode Tafsir Maudu’i:  Suatu Pengantar,
Cet. II; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996 

Faris husin, Ahmad, Mu’jam Muqayis al-Lugah, (Mesir Mustafa al-Bab
al-Halabi Wa Syarikah, 1972/1979). 

Hamzah,  Muchotob,  Studi  Al-Qur’an  Komprehensif,  Cet.  Gama
Media, Yogjakarta,2003.

al-Hafidz,Ahsin, kamus al-Qur’a>n, Cet. I, Amzah, 2005. 

Ibnu ‘Asyur,  Tahir  Muhammad,  al-Tahrir  Wa Tanwir,  (Tunis  Dar al-
Tunisyiyah Wa al-Nasr), Jilid III).

Ibnu Faris, Mu’jam al-Maqayis Fi al-Lugah,(Beirut: Dar al-Fikr,1994.

Ibnu Khaldun, Muqaddimah (Beirut: Dar al-Fikr, tt. )

Ibnu Katsir al-Quraisyi al-Damsyiqi Abu al-Fida’ Ismail,(Selanjutnya
Disebut 

Dengan Ibnu Katsir),Tafsir Ibnu Katsir, ( Cet. 3, Jilid III) 

Ibnu  Jarir  al-Thabari  Abu  Ja’far  Muhammad ,(Selanjutnya  Disebut
Dengan  al-Thabari),  Jami’  al-Bayyan  Fi  Ta’wil  al-Qur’an,(Beirut
Dar al-Kutuf ‘Ilmiyyah.Jilid. III). 

Kementerian Agama Ri,Tafsir al-Qur’an Tematik:  Sinergitas Internal
Umat  Islam,  (Cet.I,  Jakarta,  Lajnah  Pentashihan  Mushaf  al-
Qur’an, 2013)

Koentjaraningrat, Pengantar  Antropologi. Cet.  V;  Jakarta:  Aksara
Baru, t.th

Lidwa Pusaka i-Software - Kitab 9 Imam Hadist.[CD-ROOM]

M.Agus Solahudin, dan Agus Suyu di, Ulumul Qur’an, Pustaka Setia,
Cet. I, Bandung, 2008. 

Mustofa Al-Maraghi,  Terjemahan Tafsir Al-Maraghi, (Cet: Kedua, Juz
IV,Toha Putra, Semarang, 1993).  

Musfah, Jejen, Indeks al-Qur’an Praktis, Cet I, Hikmah Mizan Publika,
Jakarta 2007.



74

Munawwir,  Ahmad Warson, Al-Munawwir  Kamus  Indonesia-Arab,
Cet.I;Yogyakarta: Pondok Pesantren al-Munawwir, 1984 

Nurdin, Ali,  Menulusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam al-Qur’an,
Cet. Pertama, Erlangga, Jakarta 2006. 

Quthb, Sayyid,Tafsir Fil Zhilalil Qur’an, Dibawah Naungan al-Qur’an,
Terj. As’ad Yasin,dkk.,  Cet.I, Gema Insani Press, Jakarta, 1992.

Rahman,  Fazlur,  Islam,  Diterjerjemahkan  dari  Islam,  Terj,  Ahsin
Muhammad. Cet, Pustaka Bandung, 2000. 

Said  ,  Agil  Husin,  almunawar,  al-Qur’an  Membangun  Kesahihan
Hakiki, Cet I, Ciputat Pres , Jakarta 2002. 

Said,  Muhazzab,  Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah,  Cet. Edisi
Revisi IAIN Palopo 2012. 

Shihab,  M.  Quraish,  Wawasan   al-Qur’an:  Tafsir  Mudhu’i  atas
Pelbagai persoalan umat, (Cet. V; Bandung: Mizan,    1996)

Shihab,M. Quraish, Tafsir Almisbah; Pesan dan Kesan Keserasian al-
Qur’an, (Cet.I, Lentera Hati, Ciputat, 2002)

Shafiyyurrahman al-Mubarakfuri,  Sirah Nabawiyah, (Jakarta,Pustaka
al-Kautsar, Cet.Pertama, 1997) . 

Syariati, Ali, , Ummah Dan Imamah : Suatu Tinjauan Sosiologis , Terj.
Afif Muhammad,   (Bandung: Pustaka Hidayah , 1995

St. Vembrianto, Pathologi Sosial, (Yogyakarta, Paramita, 1973).

Yusuf , Ali Anwar,Wawasan Islam ,(Cet. I, Bandung, Pustaka Setia,
2002 )



75


