
 
 

    MAKNA LAFAZ ‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN 

(KAJIAN HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN) 

  

 

  
Skripsi  

 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Adab dan 

Dakwah Universitas Islam Negeri Palopo 

 

 

 

 

 
 

UIN PALOPO 

 

 

 

Oleh 

 

NURUL IFTITAH 

1901010017 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN DAKWAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI PALOPO 

2025



 

 
 

MAKNA LAFAZ ‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN 

(KAJIAN HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN) 

 

 

 
Skripsi  

 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas 

Ushuluddin Adab dan Dakwah Universitas Islam Negeri Palopo 

 

 

 

 
 

UIN PALOPO 

 

 

 

Oleh 

 

NURUL IFTITAH 

1901010017 

 

 

Pembimbing: 

 

1. Dr. Baso Hasyim, M.Sos.I 

2. Saifur Rahman, S.Fil.I., M.Ag 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN DAKWAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI PALOPO 

2025 



 

iii 
 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN 

 
 

Saya yang bertanda tangan dibawah ini: 

Nama  : Nurul Iftitah 

Nim  : 1901010017 

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Fakultas  : Ushuluddin, Adab, dan Dakwah 

Menyatakan dengan sebenarnya bahwa: 

a. Skripsi ini sebenarnya merupakan hasil karya sendiri, bukan plagiasi 

ataupun duplikat dari tulisan/karya orang lain yang saya akui sebagai hasil  

tulisan atau pikiran saya sendiri. 

b. Seluruh bagian dari skripsi ini adalah karya saya sendiri selain kutipan yang 

ditunjukkan sumbernya dan segala kekeliruan yang ada didalamnya adalah 

tanggung jawab saya. 

Bilamana di kemudian hari pernyataan ini tidak benar, maka saya bersedia 

menerima sanksi administratif atas perbuatan tersebut. 

Demikian pernyataan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana mestinya. 

 

 

 

Palopo, 27 Mei 2025 

Yang membuat pernyataan, 

 

    NURUL IFTITAH  

    NIM 19 0101 0017





 

v 
 

PRAKATA 

 بسم الله الرحمن الرحيم
  الحمد لله رب العلمين، والصلاة و السلام على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين

 )اما بعد( 
Puji syukur penulis panjatkan kepada Allah Swt., yang telah 

menganugrahkan rahmat, hidayah serta kekuatan lahir dan batin, sehingga penulis 

dapat menyelesaikan penulisan skripsi ini dengan judul “Makna Lafaz ‘Ulamā  

dalam Al-Qur’an (Kajian Hermeneutika Fazlur Rahman) setelah melalui proses 

yang Panjang. Shalawat dan salam kepada Nabi Muhammad saw.  kepada para 

keluarga, sahabat serta para pengikutnya yang senantiasa berada di jalannya.  

Skripsi ini disusun sebagai syarat yang harus diselesaikan, guna 

memperolah gelar sarjana agama dalam bidang ilmu Al-Qur’an dan Tafsir pada 

Universitas Islam Negeri (UIN) Palopo. Penulisan skripsi ini tentunya dapat 

terselesaikan bukan karena diri penulis sendiri, melainkan berkat rahmat dan 

hidayah dari Allah Swt. Yang Maha Penyayang serta bimbingan serta dorongan 

dari banyak pihak terumata dan terkhusus kepada orang tua penulis tercinta, Ibunda 

Rukati yang telah melahirkan, serta Ayahanda Makkatta yang telah membesarkan, 

mengasuh, mendidik dan mendoakan penulis dengan penuh rasa sayang dan ikhlas 

mulai dari kecil hingga saat ini serta segala pengorbanan secara moril dan materil 

yang tidak bisa tergantikan oleh apapun. Serta penulis ucapkan terimakasih kepada 

saudara penulis yaitu Husnul Mubarak, serta keluarga-keluarga penulis yang telah 

memberikan dukungan dalam bentuk apapun. Selain itu, penulis juga ingin 



 

vi 
 

menyampaikan ucapan terima kasih yang tak terhingga dengan penuh ketulusan 

hati dan keikhlasan, kepada:  

1. Rektor Universitas Islam Negeri (UIN) Palopo, Dr. Abbas Langaji, M.Ag., 

Wakil Rektor I, Dr. Munir Yusuf, M.Pd., Wakil Rektor II, Dr. Masruddin, S.S., 

M.Hum., Wakil Rektor III, Dr. Takdir Ishak, M.H., M.Kes. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah Universitas Islam Negeri (UIN) 

Palopo, Dr. Abdain, S.Ag., M.HI., Wakil Dekan I, Dr. H. Rukman AR Said, 

Lc., M.Th.I., Wakil Dekan II, Wahyuni Husain, S.Sos., M.I.Kom., Wakil 

Dekan III, Hamdani Thaha, S.Ag., M.Pd.I. 

3. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Dr. M. Ilham, Lc. M.Fil.I., 

Sekretaris Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Dr. Amrullah Harun 

S.Th.I, M.Hum. Serta seluruh dosen dan staf di lingkuan Fakultas Ushuluddin, 

Adab dan Dakwah UIN Palopo yang telah membantu dan mengarahkan dalam 

proses penyelesaian skripsi. 

4. Dr. Baso Hasyim, S.Sos.I dan Saifur Rahman, S.Fil.,M.Ag selaku pembimbing 

I dan II yang telah banyak memberikan bimbingan, masukan dan mengarahkan 

selama proses penyelesaian skripsi. 

5. Dr. H. Rukman AR Said, Lc., M.Th.I., selaku penasehat akademik yang telah 

memberikan arahan pada lingkup akademik selama perkuliahan. 

6. Seluruh dosen dan staf di lingkungan kampus Universitas Islam Negeri (UIN) 

Palopo yang telah memberikan pengajaran serta bantuan kepada penulis mulai 

dari awal masuk kuliah sampai menyelesaikannya. 



 

vii 
 

7. Zainuddin S., S.E., M.Ak selaku Kepala Unit Perpustakaan UIN Palopo beserta 

seluruh staf perpustakaan UIN Palopo yang telah membantu, khususnya dalam 

mengumpulkan buku-buku literatur yang berkaitan dengan skripsi ini. 

8. Kepada semua sahabat dan teman-teman seperjuangan mahasiswa Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir atas segala dukungan dan motivasi dalam proses selama 

perkuliahan. 

Semoga Allah Swt. senantiasa membimbing kita semua dan mengarahkan 

hati kepada perbuatan baik dan menjauhi segala bentuk kemunkaran. Penulis juga 

berharap agar skripsi ini nantinya dapat bermanfaat dan bisa menjadi referensi bagi 

para pembaca. Kritik dan saran yang sifatnya membangun juga penulis harapkan 

guna perbaikan penulisan kedepannya. 

 

Palopo,  

Penulis, 

          

Nurul Iftitah 

NIM 19 0101 0017



 

viii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB DAN SINGKATAN 

A. Transliterasi Arab-Latin 

Berikut ini adalah Surat Keputusan Bersama Mentri Agama dan Mentri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor :158 Tahun 1967 – Nomor: 0543 B/U/1997 

tentang Transliterasi Arab-Latin yang peneliti gunakan dalam skripsi ini. 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat 

dilihat pada tabel berikut: 

1. Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Tsa T| S(dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ha H} Ha (dengan titik di bawah) ح

 Kho Kh K dan H خ

 Dal D De د

 Zal  Z| zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش



 

ix 
 

 Sad S} es (dengan titik di bawah) ص

 Dad D} de (dengan titik di bawah) ض

 Ta  T} te (dengan titik di bawah) ط

 Za Z} zet (dengan titik di bawah) ظ

 Ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W W ؤ

 Ha H Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

  

Hamzah (ه) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnnya tanpa diberi 

tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (’). 

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 

tunggal atau monoftong dan vocal rangkap diftong. 



 

x 
 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tanda Bunyi Pendek  Panjang 

 Fathah A A ا َ

 Kasrah I I ا َ

 Dammah U U ا َ

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

ىْ   َ   Fath}ah dan ya>’ Ai a dan i 

 Fath}ah dan wau Au a dan u ــ وْ 

 

Contoh :  

 kaifa : ك يْف    

 haula : ه وْل    

3. Maddah 

Maddah atau vocal Panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Harakat dan 

Huruf 

Nama Huruf 

dan 

Tanda 

Nama 

 Fath}ah dan alif  atau y\a’ A> a dan garis di atas .. .َا|.. .ي

 Kasrah dan y\a’ i> i dan garis di atas ــيِ



 

xi 
 

 D}amma dan wau u> U dan garis di atas ـــُو

 

 

Contoh: 

ات       ma>ta : م 

م ى     ra>ma : ر 

 qi>la : قِيْل      

 yamu>tu : ي مُوْتُ   

4. Ta>’ marbu>t}ah 

Transliterasi untuk ta>’ marbu>t}ah da dua yaitu, ta>’ marbu>t}ah yang hidup atau 

harakat mendapat harakat fath}ah, kasrah dan d}ammah, transliterasinya adalah [t]. 

sedangkan ta>’ marbu>t}ah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah [h]. 

Kalau pada kata yang berakhir dangan ta>’ marbu>t}ah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta>’ 

marbu>t}ah itu ditransliterasikan dengan ha (h). 

Contoh: 

 raud}ah al-at}fa>l : رَوْضَةُ الأطْفَال    

لَةُ    َدِيْـنَةُ الفَضِيـْ
 al-madi>nah al-fa>dilah : الم

 al-h}ikmah :  الِحكْمِةُ             

5. Syaddah (tasydid) 



 

xii 
 

Syaddah atau tasydid yang dala system tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda (ّ-), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf 

(konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. 

Contoh:  

بَّن ا   <rabbana :  ر 

يْن ا   <najjaina :  ن جَّ

قّ   al-haqq :  ا لْح 

م    nu’ima :  نعًُّّ

دُو    aduwwun‘:  ع 

Jika huruf ى  ber-tasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf 

kasrah ( ), maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah menjadi i>. 

Contoh: 

ليِ    Ali> (bukan ‘Aliyy atau A’ly)‘ :  ع 

بيِ    Arabi> (bukan ‘Arabiyy atau ‘Araby)‘ :  ع ر 

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf ال (alif 

lam ma’rifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasikan 

seperti biasa, al-, baik ketika diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf 

qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang 

mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan 

dihubungkan dengan garis mendatar (-). 

Contoh : 

 al-syamsu (bukan asy-syamsu) :  الشَّمْسُ 



 

xiii 
 

ل ة لْز   al-zalzalah (bukan az-zalzalah) :  الزَّ

ف ة  al-falsafah :  الْف لْس 

 al-bila>du :  الْبلِا دُ 

7. Hamzah  

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (’) hanya berlaku bagi 

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal 

kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

Contoh:  

 ta’muru>na :  ت أْمُرُوْن  

 ‘al-nau :  النَّوْعُ 

 syai’un :  ش يْ ء  

 umirtu :  أمُِرْتُ 

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia 

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau 

kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat 

yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau 

sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia 

akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya kata 

Al-Qur’an (dari Al-Qur’an), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-

kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus 

ditransliterasikan secara utuh.  

Contoh : 

Syarh al-Arba‘i>n al-Nawa>wi> 



 

xiv 
 

Risa>lah fi Ri‘a>yah al-Maslahah 

9. Lafz{ al-Jala>lah (الله) 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jar dan huruf lainnya atau 

berkedudukan sebagai muda>filaih (frasa nominal), ditransliterasikan tanpa huruf 

hamzah. 

Contoh: 

 di>nulla>h :  دِيْنُ الله  

 billa>h :       بِاالله

Adapun ta>’ marbu>t}ah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz} al-jala>lah 

ditransliterasi dengan huruf [t].  

Contoh: 

ةِ اللهِ    حْم   hum fi> rahmatilla>h : همُْ فيِْ ر 

10. Huruf Kapital 

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam 

transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf 

kapital berdasarkan pedoman ejaan bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf 

kapital misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal, nama diri (orang, 

tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului 

oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal 

nama diri tersebut, bukan huruf awal yang ditulis dengan sandangnya. Jika terletak 

pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf 

kapital (al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul 



 

xv 
 

referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks 

maupun dalam catatan rujukan (CK, DPP, CDK dan DR).  

Contoh: 

Wa ma> Muhammadun illa> rasu>l 

Inna awwala baitin wudi‘a linn>asi lallaz|i< bi Bakkata muba>rakan 

Syahru Ramada>n al-lazi> fi>hi al-Qur’a>n 

Nas}i>r al-Di>n al-Tu>si 

Nas}r Ha>mid Abu Zayd 

Al-Tu>fi> 

Al-Maslahah fi> al-Tasyri>’ al-Isla>mi> 

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abu> 

(bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus 

disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi 

Contoh: 

al-Walīd Muhammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd 

Muham mad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muhammad Ibnu) 

Nas al- Hāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Nasr Hāmid (bukan, Zaīd 

Nasr Hāmid Abū 

 

B. Daftar Singkatan  

Beberapa singkatan yang ada di dalam skripsi: 

Swt. : subha>nahu wa ta‘a>la> 

Saw. : sallalla>hu ‘alaihi wa sallam 



 

xvi 
 

as   : ‘alaihi al-sala>m 

H  : Hijriah 

M  : Masehi 

SM : Sebelum Masehi 

W          : Wafat 

QS        : Qur’an Surah 

HR          : Hadis Riwayat 

  



 

xvii 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN SAMPUL ...................................................................................  i  

HALAMAN JUDUL  .....................................................................................  ii  

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN  .................................................  iii 

HALAMAN PENGESAHAN ........................................................................   iv 

PRAKATA ......................................................................................................  v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB DAN SINGKATAN ....................  viii 

DAFTAR ISI ...................................................................................................   xvii 

DAFTAR AYAT .............................................................................................  xix 

DAFTAR GAMBAR ......................................................................................  xx 

DAFTAR TABEL...........................................................................................   xxi 

DAFTAR LAMPIRAN  .................................................................................  xxii 

ABSTRAK ......................................................................................................  xxiii 

 

BAB I PENDAHULUAN ...............................................................................  1 

A. Latar Belakang .....................................................................................  1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................  7 

C. Tujuan Penelitian .................................................................................  7 

D. Manfaat Penelitian  ..............................................................................  8 

E. Kajian Penelitian Terdahulu yang Relevan ..........................................  8 

F. Landasan Teori .....................................................................................  12 

G. Kerangka Pikir .....................................................................................  14 

H. Metode penelitian .................................................................................  15 

I. Definisi Istilah ......................................................................................  18 

 

BAB II ‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN DAN  

HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN ...................................................  21 

A. ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an ....................................................................  21 

B. Terma-terma ‘Ulama>’ dalam Al-Qur’an ..............................................  35 

C. Dimensi Sosial Historis ‘Ulama>’ pada Masa Pewahyuan....................    41 

D. Biografi Fazlur Rahman  ......................................................................   43 

E. Karya-Karya Fazlur Rahman ...............................................................    45 

 

BAB III PANDANGAN PARA MUFASSIR TERHADAP MAKNA  

LAFAZ ‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN ...................................................  47  

A. Makna Lafaz ‘Ulama> menurut Mufassir Kontemporer........................  47 

B. Makna Lafaz ‘Ulama> menurut Mufassir Klasik ..................................  52 

C. Makna Lafaz ‘Ulama> menurut Mufassir Periode Pertengahan ............   54 

 

BAB IV KAJIAN HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN  

TERHADAP MAKNA LAFAZ ‘ULAMĀ   ..................................................  56 

A. Hermeneutika Fazlur Rahman (Teori Gerakan Ganda)  ......................  56 

B. Kajian Hermeneutika Fazlur Rahman terhadap Kata ‘Ulama> dalam  



 

xviii 
 

Al-Qur’an .............................................................................................  60 

 

BAB V PENUTUP ..........................................................................................  68 

A. Kesimpulan ..........................................................................................  68 

B. Saran  ....................................................................................................  68 

 

DAFTAR PUSTAKA .....................................................................................  70 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ............................................................................  74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xix 
 

DAFTAR AYAT 

Kutipan Ayat 1 QS. Al-Syu’arā’ /26: 197 .......................................................  24 

Kutipan Ayat 2 QS. Fa>t}ir/35: 28 .....................................................................  25  

Kutipan Ayat 3 QS. Al-Anbiya/21:107. ..........................................................  30  

Kutipan Ayat 4 QS Al-Ahzab/33:46. ..............................................................  31 

Kutipan Ayat 5 QS Al-Ankabu>t/29: 43 ...........................................................  36 

Kutipan Ayat 6 QS Ali-Imran/3: 190.. ............................................................  37 

Kutipan Ayat 7 QS Ali-Imran/3: 13 ................................................................  37 

Kutipan Ayat 8 QS Tha>ha/20:54.. ...................................................................  39 

Kutipan Ayat 9 QS Ali-Imran/3:18 .................................................................  39 

Kutipan Ayat 10 QS Ar-Ru>m/30:56. ...............................................................  40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xx 
 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 1.1 Kerangka Pikir..............................................................................  13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxi 
 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Teori Double Movement............................................................... 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxii 
 

 

DAFTAR LAMPIRAN  

Lampiran 1 Riwayat Hidup ..............................................................................  68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxiii 
 

ABSTRAK 

Nurul Iftitah, 2025. “Makna Lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an (Kajian 

Hermeneutika Fazlur Rahman).” Skripsi Program Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, 

Universitas Islam Negeri Palopo. Dibimbing oleh Baso Hasyim dan 

Saifur Rahman.  

Skripsi ini   membahas tentang analisis makna lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

melalui pendekatan hermeneutika Fazlur Rahman, dengan menggunakan teori 

double movement. Lafaz “‘Ulamā ” dalam Al-Qur’an hanya disebutkan dua kali, 

yaitu dalam QS. Fāṭir [35]:28 dan QS. Al-Syu‘arā’ [26]:197. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis penafsiran para mufassir terhadap makna lafaz 

tersebut serta menganalisis pemaknaan konsep ‘Ulamā dengan mempertimbangkan 

konteks historis dan modern dengan menggunakan teori double movement. Jenis 

penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan 

tematik, sosio-historis, dan   kualitatif-deskriptif. Sumber data primer meliputi Al-

Qur’an dan kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, sementara data sekunder 

mencakup jurnal, buku dan karya ilmiah lainnya. Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa para mufassir memaknai ‘Ulamā  sebagai individu yang memiliki 

pengetahuan mendalam tentang ajaran agama dan keagungan Allah Swt., baik 

melalui pengamatan terhadap ayat-ayat Kauniyyah  maupun Qur’aniyyah. Dalam 

kajian hermeneutika Fazlur Rahman, double movement digunakan untuk 

menganalisis makna lafaz ‘Ulamā dengan membandingkan kondisi saat pewahyuan 

Al-Qur’an dengan tantangan masa kini. Penelitian ini juga mengidentifikasi peran 

‘Ulamā  sebagai pewaris nabi, pembimbing umat, serta pelita yang menerangi jalan 

kehidupan. Dengan menggunakan teori double movement, ‘Ulamā  sejati tidak 

hanya menyampaikan kebenaran tetapi juga memperbaiki masyarakat melalui 

moral, spiritual, dan intelektualitas, sambil tetap berpegang teguh pada nilai-nilai 

Al-Qur’an yang relevan dalam konteks modern. 

Kata Kunci: Double Movement, Hermeneutika, ‘Ulamā 

 

Diverifikasi oleh UPB  

 

 

 

 

 

 



 

xxiv 
 

ABSTRACT 

Nurul Iftitah, 2025. “The Meaning of the Term ‘Ulamā in the Qur’an (A 

Hermeneutical Study of Fazlur Rahman)”. Thesis of Qur’anic and 

Tafsir Studies Program, Faculty of Ushuluddin, Adab, and Da’wah, 

Universitas Islam Negeri Palopo. Supervised by Baso Hasyim and 

Saifur Rahman. 

This thesis examines the meaning of the term ‘Ulamā in the Qur’an through Fazlur 

Rahman’s hermeneutical approach, employing his double movement theory. The 

term ‘Ulamā appears only twice in the Qur’an, namely in QS. Fāṭir [35]:28 and QS. 

Al-Syu‘arā’ [26]:197. This study aims to analyze the interpretations of classical and 

contemporary exegetes regarding this term, as well as to explore the conceptual 

meaning of ‘Ulamā by considering both historical and modern contexts through the 

application of the double movement theory. This research is a library-based study 

employing thematic, socio-historical, and qualitative-descriptive approaches. The 

primary data sources include the Qur’an and various classical and contemporary 

tafsir works, while secondary data consist of journals, books, and other scholarly 

references. The findings reveal that the exegetes generally interpret ‘Ulamā as 

individuals possessing profound knowledge of divine teachings and the greatness 

of Allah SWT, derived from contemplation of both kauniyyah (natural) and 

Qur’āniyyah (scriptural) signs. Within Fazlur Rahman’s hermeneutical framework, 

the double movement method is utilized to analyze the meaning of ‘Ulamā by 

correlating the socio-historical circumstances of the Qur’anic revelation with the 

challenges of contemporary times. This study also identifies the role of ‘Ulamā as 

the heirs of the prophets, guides of the community, and lights that illuminate the 

path of life. Through the double movement theory, the true ‘Ulamā are portrayed 

not merely as conveyors of truth but also as reformers who strive to improve society 

morally, spiritually, and intellectually while remaining firmly grounded in the 

Qur’anic values that continue to hold relevance in the modern era. 

Keywords: Double Movement, Hermeneutics, ‘Ulamā 

Verified by UPB 

 

 

 

 

 

 



 

xxv 
 

 لملخّص ا

العلماء في القرآن الكريم: دراسة هيرمنيوطيقية عند فضل  معنى لفظ " م.٢٠٢٥نورول إفتتاح، 
في برنامج علوم القرآن والتفسير، كلية أصول الدين  سرجاناة لنيل درج، رسالة "الرحمن

والآداب والدعوة، الجامعة الإسلامية الحكومية بالوبو، بإشراف: باسو حاشم وسيف 
 الرحمن.

ء في القرآن الكريم من خلال منهج الهرمنيوطيقا عند فضل  تتناول هذه الرسالة تحليل معنى لفظ العلما
الكريم مرتين   اد على نظريته المعروفة بـ الحركة المزدوجة. ورد لفظ العلماء في القرآنالرحمن، بالاعتم

اَ يََْشَى اللمهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ ]فاطر:   يَكُنْ [، وقوله تعالى: ﴿أَولََْ ٢٨فقط، في قوله تعالى: ﴿إِنَّم
يهدف هذا البحث إلى تحليل تفسير   [.١٩٧﴾ ]الشعراء: لَهمُْ آيةًَ أَنْ يَـعْلَمَهُ عُلَمَاءُ بَنِِ إِسْرَائيِلَ 

المفسرين لمعنى هذا اللفظ، ودراسة مفهوم العلماء في ضوء السياقين التاريَي والمعاصر، باستخدام  
اعتمدت   زمن نزوله وتطبيق دلالته في الواقع الحديث.نظرية الحركة المزدوجة التي تربط بين فهم النص في  

نوعية. -تاريَية، ووصفية-موضوعية، اجتماعية ج البحث المكتبي، مع مقاربةهذه الدراسة على منه
وتشمل المصادر الأساسية: القرآن الكريم وكتب التفسير القديمة والحديثة، أمّا المصادر الثانوية فتتضمن  

وقد أظهرت نتائج البحث أنّ المفسرين   والدراسات الأكاديمية ذات الصلة. المجلات العلمية والكتب
كون معرفة عميقة بأحكام الدين وعظمة الله سبحانه وتعالى، من  فسّروا لفظ العلماء بأنهم الذين يمتل

م خلال التأمّل في آياته الكونية والقرآنية على السواء. وفي ضوء الهرمنيوطيقا عند فضل الرحمن، تُستخد
ف الوحي الأولى ومتطلبات العصر  نظرية الحركة المزدوجة لتحليل معنى لفظ العلماء عبر المقارنة بين ظرو 

كما توصّلت الدراسة إلى أنّ للعلماء دوراً محورياً بوصفهم ورثة الأنبياء، وهداة الأمة،   الحديث.
لحقّ لا يكتفي بنقل الحقيقة، بل  ومصابيح تنير طريق الحياة. ومن منظور الحركة المزدوجة، فإنّ العال ا

اً وفكرياً، متمسكاً في الوقت نفسه بالقيم القرآنية الخالدة  يسعى إلى إصلاح المجتمع أخلاقياً وروحي
 صالحة لكلّ زمان ومكان.التي تظلّ 

 : الحركة المزدوجة، الهرمنيوطيقا، العلماءالمفتاحية الكلمات
 تم التحقق من قبل وحدة تطوير اللغة 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Kata ‘Ulamā  disebutkan dalam Al-Qur’an hanya sebanyak dua kali, yaitu 

pada QS. Fa>t}ir/35:28, dan Al-Syu’arā’/26:197. Di dalam QS. Fa >t}ir/35:28, kata 

‘Ulamā  disebut sebagai konteks ajakan Al-Qur’an untuk memperhatikan turunnya 

hujan dari langit, keberagaman buah-buahan, gunung, binatang, dan manusia yang 

kemudian diakhiri dengan pernyataan, yang artinya: “Sesungguhnya yang takut 

kepada Allah di antara hamba-Nya hanyalah ‘Ulamā .” Isyarat yang diperlihatkan 

dalam ayat ini bahwa ‘Ulamā  adalah orang-orang yang memiliki pengetahuan 

tentang ayat-ayat Allah yang bersifat kauniyyah. Adapun di dalam QS. Al-

Syu’arā’/26:197, kata ‘Ulamā  disebut dalam konteks pembicaraan tentang 

kebenaran kandungan Al-Qur’an yang telah diakui (diketahui) oleh ‘Ulamā  Bani 

Israil. Ayat ini mengisyaratkan bahwa ‘Ulamā  adalah orang-orang yang memiliki 

pengetahuan tentang ayat-ayat quraniyyah.1 

Pada abad ke-19, masyarakat Indonesia juga memegang paradigma ini. Pada 

masa itu, ‘Ulamā  adalah individu yang sangat berpengaruh di masyarakat dan 

merupakan orang yang ahli dalam urusan yang berkaitan dengan agama Islam. 

Dengan berdirinya komunitas Jawi di Mekkah, jaringan ‘Ulamā  berkembang pesat. 

Mekah dikenal sebagai “jantung kehidupan keagamaan di kepulauan Hindia Timur” 

pada abad ke-19, sebagian besar berkat komunitas Jawi. Mekah berkembang 

 
1 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosa Kata, h. 1018. 



2 
 

 
 

menjadi pusat bagi para ‘Ulamā  untuk belajar tentang Islam, dan mereka 

menggunakan pengetahuan yang mereka peroleh di sana untuk menyebarkan ide-

ide mereka ke seluruh kepulauan Indonesia melalui media seperti surau dan 

pesantren, dan masih banyak lagi.2   

Mohammad Ali Huzen menyebutkan dalam penelitiannya bahwa, menurut 

mayoritas orang Indonesia, seorang ‘Ulamā  adalah seseorang yang memiliki 

pengetahuan tentang ilmu agama, khususnya Al-Qur’an, hadits, ilmu fikih, hafal 

berbagai jenis do’a, dan juga bisa menjadi orang yang pintar berceramah. Seorang 

pria tua dengan jenggot lebat, memakai jubah dan sorban, yang sering dicium 

tangannya oleh para santrinya, adalah cara lain yang digunakan oleh banyak orang 

untuk memvisualisasikan seorang ‘Ulamā .3 

‘Ulamā  adalah individu yang memiliki pengetahuan yang mendalam 

tentang ajaran Islam. Melalui pemahaman mereka yang mendalam, mereka 

menumbuhkan rasa takwa, takut, dan tunduk kepada Allah Swt. Mereka memiliki 

pengetahuan tentang ayat-ayat Allah, baik yang berkaitan dengan alam maupun 

yang diwahyukan dalam Al-Qur’an.4 ‘Ulamā  merupakan pemimpin dan panutan 

yang memiliki sikap benar dan adil, tidak mengikuti hawa nafsu, aktif menegakkan 

kebaikan, dan mencegah kemungkaran. ‘Ulamā  adalah pemersatu umat, teguh 

 
2 Anisa Kamala, “Shifting Paradigm Makna ‘Ulamā  Sebagai Pewaris Para Nabi Perspektif 

Hadis", Skripsi (2022), h. 3-4 

http://repository.radenfatah.ac.id/41792/1/skripsi ANISAKAMALA pdf fix insya Allah.pdf. 
3 Moh. Ali Huzen, “Konsep ‘Ulamā  Dalam Al-Qur’an (Studi Analisis Penafsiran M. 

Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah)” (2015), h. 1 

 https://core.ac.uk/download/pdf/45434457.pdf. 
4 Muhammad Nuh Rasyid, “Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 6 No. 1, Juni 

2019” 6, no. 1 (2019), h. 593. 

 https://journal.UINlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar/article/view/1113/739. 



3 
 

 
 

memperjuangkan dan meninggikan Islam, berjuang di jalan Allah, serta 

melanjutkan perjuangan Rasulullah Saw dalam mencapai keridhaan Allah Swt.5 

Posisi ‘Ulamā  adalah sebagai pembimbing umat. Mereka adalah warats\ah al-

anbiya>’ (ahli waris para nabi). Sebagai ahli waris para nabi, mereka mempunyai 

kewajiban menyampaikan ajaran-ajaran Tuhan yang disampaikan melalui para 

nabi.6 Sebagai pengganti atau penerus para Nabi dalam menyebarkan ajaran Islam, 

‘Ulamā  mengemban tanggung jawab dan tugas yang sangat berat, karena 

sepeninggal Nabi Muhammad Saw dan para sahabat, ‘Ulamā  merupakan khazanah 

ilmu pengetahuan dan bertugas membimbing umat Islam.7 

Untuk mengetahui lebih dalam lagi makna lafaz ‘Ulamā   di dalam Al-

Qur’an maka perlu dilakukan pengkajian makna terlebih dahulu. Pada dasarnya, 

manusia tidak dapat berkembang dan maju kecuali melalui bimbingan ajaran Al-

Qur’an yang merupakan kunci kebahagiaan. Sementara pengamalan-pengamalan 

ajaran ini tidak akan terwujud kecuali dengan mempelajari tafsir serta mengerti 

makna-maknanya. Dengan demikian, tanpa tafsir seseorang tidak akan sampai 

kepada pemahaman terhadap jiwa Al-Qur’an dan maknanya yang mendalam.8 

Tafsir adalah istilah umum yang digunakan untuk memahami Al-Qur’an. Tafsir 

berfungsi untuk memperjelas makna Al-Qur’an baik dari teks maupun konteksnya.9  

 
5 Badruddin Hsubky, Dilema ‘Ulamā  Dalam Perubahan Zaman (Jakarta: Gema Insani, 

1995), h.47. 
6 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Menjadi Buih (Bandung: Mizan 

Media Utama, 2000), h. 41. 
7 Kamala, “Shifting Paradigm Makna ‘Ulamā  Sebagai Pewaris Para Nabi Perspektif  

Hadis”, h. 3 
8 Amrullah Harun dkk, ‘Metodologi Penafsiran QS . Al-Fa>tih}ah Dalam Kitab Tafsir S{afwat 

Al-Tafa>si>r Karya ‘ Ali> al-S{a>bu>ni>’, 1 (2022), h. 119  
9 Amrullah Harun and Ratnah Umar, ‘Al-Aqwam : Jurnal Studi Al- Qur ’ an Dan Tafsir 

Tafsir Al- Qur ’ an Media Daring Laman Web Tafsiralquran . Id Dan Pengaruhnya Terhadap 

Perkembangan Tafsir Di Indonesia’, 3 (2024), h. 2 



4 
 

 
 

Dalam mengkaji makna-makna yang terkandung di dalam bahasa terdapat 

salah satu cabang ilmu tentang interpretasi makna yang dapat digunakan yakni 

Hermeneutika. Hermeneutika adalah salah satu dari sekian banyak hipotesis dan 

teknik dalam mengungkap makna, sehingga dapat dikatakan bahwa hermeneutika 

memiliki kewajiban mendasar dalam mengungkap lebih jauh lagi untuk  

menunjukkan gambar-gambar yang menjadi objeknya.10 

Pendekatan hermeneutika menempatkan fokus yang kuat pada teks, 

konteks, dan kesadaran kontekstualisasi, semua hal tersebut merupakan aspek-

aspek yang menjadi perhatian para mufassir klasik. Sebagai contoh, alat utama yang 

digunakan oleh para mufassir dan us{u>li> (ahli ushul fikih) untuk memahami ayat-

ayat Al-Qur’an adalah analisis teks.11  

Hermeneutika adalah sebuah teori dan metode untuk mengungkap 

dan menampilkan makna di balik simbol-simbol yang menjadi objek. 

Hermeneutika adalah teori atau filsafat yang berkaitan dengan penafsiran makna. 

Kata hermeneutika berasal dari bahasa Yunani hermeneuein, yang berarti 

menafsirkan. Oleh karena itu, kata benda hermeneia secara harfiah dapat diartikan 

sebagai penafsiran atau interpretasi.12 

Hermeneutika tidak hanya berkembang di dunia Barat. Ia meluas 

dan menembus sekat-sekat agama dan budaya. Islam yang selama ini memiliki cara 

penafsiran tersendiri, yang disebut ilmu tafsir, juga ditembus hermeneutika. 

 
10 Fahruddin Faiz, Hermeneutika Qur’ani: Antara Teks, Konteks, Dan Kontekstualisasi 

(Yogyakarta: Qalam, 2002), h. 2. 
11 Kurdi Dkk, Hermeneutika Al-Qur’an & Hadis (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010), h 3-4. 
12 M. Ilham Muchtar, ‘Analisis Konsep Hermeneutika Dalam Tafsir Alquran’, HUNAFA: 

Jurnal Studia Islamika, 13.1 (2016), h. 69 

 <https://doi.org/10.24239/jsi.v13i1.414.67-89>. 



5 
 

 
 

Beberapa pakar Muslim modern melihat signifikansi hermeneutika, khususnya 

untuk memahami Al-Qur’an. Signifikansi hermeneutika dilihat setelah menyadari 

fakta tragis yang terjadi di dalam keilmuan tafsir konvensional.13 

Salah satu tokoh pemikir hermeneutika yang akan penulis soroti 

ialah Fazlur Rahman. Fazlur Rahman merupakan salah satu ilmuwan muslim yang 

menjadi pionir dalam menggunakan pendekatan hermeneutika untuk membaca Al-

Qur’an secara kontekstual. Fazlur Rahman menggunakan pendekatan hermeneutika 

dalam menafsirkan pesan-pesan dalam Al-Qur’an dalam rangka merespons 

tantangan abad kontemporer.14  

Beliau adalah seorang pemikir dan tokoh intelektual Islam 

kontemporer terkemuka. Pengetahuannya terlihat jelas dalam konsep-konsep yang 

disajikan dalam berbagai buku dan artikel yang mencakup berbagai topik mulai dari 

filsafat, teologi, mistik, dan hukum hingga tantangan pembangunan saat ini yang 

tentunya membutuhkan pembacaan baru terhadap teks Al-Qur’an. Kesulitan hidup 

modern memaksa Fazlur Rahman untuk mempertimbangkan pilihan-pilihannya 

dengan hati-hati untuk menemukan solusi. Hal ini mendorongnya untuk 

mengevaluasi kembali beberapa sudut pandang Muslim konvensional yang tidak 

fleksibel dan bahkan sulit diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.  

Menurut Fazlur Rahman, Al-Qur’an perlu ditafsirkan ulang. 

Baginya, Al-Qur’an ibarat puncak gunung es yang terapung, yang terlihat hanya 

sepuluh persen, sedangkan sembilan puluh persen sisanya terendam dibawah 

 
13 Sibawaihi, Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Yogyakarta & Bandung: Jalasutra, 

2007), h. 11  
14 Zaprulkhan, Teori Hermeneutika Al- Qur’an Fazlur Rahman, Noura, 1.1 (2017), h. 23.  



6 
 

 
 

permukaan air. Sembilan puluh persen inilah yang masih diselubungi oleh 

keterbatasan metodologis dan reifikasi sejarah. Reifikasi itu harus segera 

dibongkar, dan metodologi yang diharapkan dapat menyingkap selubung yang 

menutupi  gunung es itu. Sebuah metodologi yang tentu saja harus dapat menembus 

endapan sejarah yang telah terdistorsi sampai ke dasar-dasarnya.15 

Dalam hal ini, ia memberikan pendekatan modern terhadap 

penafsiran yang berbeda dari pendekatan historis sebelumnya. Metode tafsir yang 

memiliki nuansa unik dan menarik untuk dikaji secara intensif, yaitu metode yang 

populer dengan nama “double movement” atau “gerakan ganda”. 16 Oleh karena itu, 

penulis ingin mengupas makna kata ‘Ulamā  dalam hermeneutika Fazlur Rahman 

dengan menggunakan teori double movement. 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji tentang lafaz ‘Ulamā  maupun 

penerapan hermeneutika Fazlur Rahman. Misalnya, penelitian yang dilakukan oleh 

Unggul Prayoga dan Laily Liddiny (2022) yang menelaah makna ‘Ulamā  dalam 

QS. Fa>t}ir/35:28 dengan menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes. 

Mereka menyoroti makna linguistik (denotatif), serta menekankan bahwa ‘Ulamā 

tidak hanya ilmu agama, tetapi juga ilmuwan yang menjadikan ilmunya sebagai 

sarana mendekat kepada Allah swt.  

Penelitian lainnya juga dilakukan oleh Satnawi (2023) membahas tentang 

rekontruksi makna ‘Ulamā  dalam konteks sosial masyarakat Indonesia. Pokok 

penelitiannya lebih kepada realitas sosial ‘Ulamā  dalam masyarakat muslim, 

 
15 Sibawaihi, h. 13 
16 Sahiron Syamsuddin, Studi Al-Qur’an: Metode Dan Konsep (Yogyakarta: eLSAQ Press, 

2010), h. 2-3 



7 
 

 
 

terutama peran ‘Ulamā  sebagai figur sentral dalam bidang keilmuan dan sosial-

keagamaan.  

Sementara itu, Nur Izzatul A’yunin dan Ahmad Zainuddin (2021) meneliti 

kisah Nabi Zakariyah dalam Al-Qur’an dengan menggunakan hermeneutika Fazlur 

Rahman. Penelitian tersebut menunjukkan bagaimana teori double movement 

dapat digunakan untuk memahami kisah-kisah Al-Qur’an secara kontekstual. 

Beberapa penelitian lain juga telah menggunakan teori Fazlur Rahman , namun 

fokus penelitiannya bukan pada lafaz ‘Ulamā, melainkan pada tema-tema lainnya 

Berdasarkan uraian diatas, maka penulis tertarik untuk meneliti dan 

mengkaji lebih mendalam lagi mengenai makna lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

menggunakan teori double movement Fazlur Rahman, sehingga penulis 

mengangkat judul “Makna Lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an (Kajian Hermeneutika 

Fazlur Rahman)”. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian dari latar belakang di atas, adapun yang akan menjadi 

rumusan masalah ialah sebagai berikut: 

1. Bagaimana perbedaan penafsiran para mufasir terhadap makna kata 

‘Ulamā  dalam Al-Qur’an? 

2. Bagaimana kajian hermeneutika Fazlur Rahman terhadap kata ‘Ulamā  

dalam Al-Qur’an? 

C. Tujuan Penelitian 



8 
 

 
 

Secara sederhana penelitian ini bertujuan untuk memenuhi salah satu 

persyaratan wajib dalam menyelesaikan studi. Selain itu, penelitian ini juga 

bertujuan untuk mengembangkan pemahaman mengenai beberapa hal, yaitu : 

1. Untuk menganalisis perbedaan penafsiran para mufasir terkait makna 

‘Ulamā  dalam Al-Qur’an. 

2. Untuk menganalisis kajian hermeneutika Fazlur Rahman terhadap kata 

‘Ulamā  dalam penafsiran. 

D. Manfaat Penelitian 

Adapun realisasi penelitian ini diharapkan dapat menghasilkan manfaat, 

diantaranya ialah: 

1. Bagi penulis dan mahasiswa, penulisan ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi terhadap pemikiran dan nilai tambah informasi sehingga dapat 

menambah khazanah keislaman terutama dalam bidang kajian Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir. 

2. Dapat menjadi acuan dan motivasi bagi mahasiswa UIN Palopo pada 

umumnya dan terkhusus bagi mahasiswa ilmu Al-Qur’an dan tafsir 

E. Kajian Penelitian Terdahulu 

Penelitian terdahulu yang relevan adalah satu penelitian yang telah 

dilakukan oleh peneliti sebelumnya yang mendapatkan hasil yang cukup relevan. 

Pada bagian ini memuat suatu pembahasan dalam penelitian yang meneliti hasil-

hasil penelitian yang kiranya sesuai atau memiliki kesamaan dengan penelitian 

yang dilakukan oleh penulis. Adapun penelitian terdahulu yang relevan yaitu 

sebagai berikut :  



9 
 

 
 

1. Jurnal yang ditulis oleh Unggul Prayoga dan Laily Liddini, Fakultas 

Ushuluddin Adab dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Prof. K. H. 

Saifuddin Zuhri Purwokerto pada tahun 2022 dengan judul “Makna Kata 

‘Ulamā  Dalam QS. Fâthir ayat 28 (Implementasi Semiotika Roland 

Barthes)”. Penelitian ini mengkaji tentang makna kata ‘Ulamā  dalam QS. 

Fâthir ayat 28. Yakni, sebagai cara untuk memahami makna ‘Ulamā  yang 

dipahami oleh sebagian pihak masyarakat sebagai acuan dalam segala 

permasalahan yang ada. Penelitian ini menggunakan metode penelitian 

kualitatif. Penelitian ini menggunakan teori semiotika Roland Barthes 

untuk menganalisis dan mengupas makna ‘Ulamā  dalam QS. Fâthir ayat 

28.17 Adapun perbedaan penelitian di atas dengan penelitian penulis adalah 

penelitian di atas hanya berfokus pada QS. Fâthir ayat 28 dan 

menggunakan teori semiotika Roland Barthes, sedangkan penelitian 

penulis berfokus pada makna kata ‘Ulamā  di dalam Al-Qur’an dan 

menggunakan analisis hermeneutika Fazlur Rahman. 

2. Jurnal yang ditulis oleh Satnawi, Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Aqidah 

Usymuni Sumenep pada tahun 2023 dengan judul “Rekontruksi Makna 

‘Ulamā  Dalam Realitas Sosial Masyarakat Indonesia”. Penelitian ini 

mengkaji tentang makna ‘Ulamā  dalam kehidupan sosial masyarakat 

Indonesia. Bagi masyarakat muslim, ‘Ulamā  merupakan figur sentral 

 
17 Unggul Prayoga and Laily Liddini, “Makna Kata ‘Ulamā  Dalam QS. Fa>t}ir Ayat 28 

(Implementasi Semiotika Roland Barthes),” Magzha: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 7, no. 1 

(2022) 

https://www.researchgate.net/publication/362514439_Makna_Kata_’Ulamā_Dalam_Qs_Fa>t}ir_Ay

at_28_Implementasi_Semiotika_Roland_Barthes. 



10 
 

 
 

dalam bidang keilmuan dan sosial kemasyarakatan, sehingga dalam 

kehidupan masyarakat Indonesia, ‘Ulamā  memiliki peran yang tidak 

dimiliki oleh masyarakat biasa. Penelitian ini menggunakan jenis 

penelitian pustaka (library research), yaitu penelitian dengan serangkaian 

kegiatan yang   berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, 

membaca dan  mencatat  serta  mengolah  bahan penelitian.18 Adapun 

perbedaan penelitian di atas dengan penelitian penulis adalah penelitian di 

atas berfokus pada makna ‘Ulamā  di dalam kehidupan sosial masyarakat 

Indonesia, sedangkan penelitian penulis berfokus pada makna kata ‘Ulamā  

di dalam Al-Qur’an dengan menggunakan analisis hermeneutika Fazlur 

Rahman. 

3. Jurnal yang ditulis oleh Nur Izzatul A’yunin dan Ahmad Zainuddin pada 

tahun 2021 dengan judul “Kisah Nabi Zakariyah dalam Al-Qur’an (Kajian 

Hermeneutika Fazlur Rahman (Double Movement)). Penelitian ini 

mengkaji tentang bentuk pelajaran yang disampaikan melalui ayat-ayat 

yang mengandung kisah-kisah seperti kisah Nabi Zakariyah. Penelitian ini 

merupakan penelitian kepustakaan (library reseach) dengan memilih 

metode Hermeneutika Fazlur Rahman.19 Adapun perbedaan penelitian di 

atas dengan penelitian penulis adalah penelitian di atas membahas tentang 

 
18 Satnawi, “Rekonstruksi Makna ‘Ulamā  Dalam Realitas Sosial Masyarakat Indonesia,” 

Tafhim Al-’Ilmi 14, no. 2 (2023 

https://www.researchgate.net/publication/371418296_Rekonstruksi_Makna_’Ulamā_dalam_Realit

as_Sosial_Masyarakat_Indonesia. 
19 Nur Izzatul A’yunin and Ahmad Zainuddin, “Kisah Nabi Zakariah Dalam Al-Qur’an 

(Kajian Hermeneutika Fazlur Rahman (Double Movement)),” Mafhum 6, no. 1 (2021 

https://mail.jurnal.yudharta.ac.id/v2/index.php/mafhum/article/view/3766%0Ahttps://mail.jurnal.y

udharta.ac.id/v2/index.php/mafhum/article/download/3766/2399. 



11 
 

 
 

kisah Nabi Zakariyah dalam Al-Qur’an dengan menggunakan analisis 

Hermeneutika Fazlur Rahman, sedangkan penelitian penulis berfokus 

pada makna kata ‘Ulamā  di dalam Al-Qur’an dengan menggunakan 

analisis hermeneutika Fazlur Rahman.  

4. Skripsi yang ditulis oleh Zulfiyani Sudirman, Fakultas Ushuluddin Adab 

dan Dakwah, UIN Palopo pada tahun 2022 dengan judul “Analisis 

Intertekstual Kisah Nabi Yusuf dan Zulaikha dalam Al-Qur’an dan 

Alkitab”. Penelitian ini mengkaji tentang kisah cinta Nabi Yusuf as yang 

ada di dalam Al-Qur’an dan Alkitab dengan menggunakan teori double 

movement terkhusus pada Al-Qur’an dan teori cinta Erich Fromm serta 

menganalisis melalui intertekstual Julia Kristeva. Penelitian ini 

menggunakan metode komparatif yang akan membandingkan kisah cinta 

Nabi Yusuf yang ada di dalam Al-Qur’an dan Alkitab.20 Adapun 

perbedaan penelitian di atas dengan penelitian penulis adalah penelitian di 

atas membahas tentang kisah cinta Nabi Yusuf dan Zulaikha dalam Al-

Qur’an dan Alkitab dengan menggunakan teori double movement,  

sedangkan penelitian penulis berfokus pada makna lafaz ‘Ulamā  di dalam 

Al-Qur’an dengan menggunakan analisis Hermeneutika Fazlur Rahman. 

5. Tesis yang ditulis oleh Ahmad Soni Irawan, Universitas Islam Zainul 

Hasan Genggong Probolinggo pada tahun 2022 dengan judul “Eksistensi 

Wali dalam Akad Pernikahan Perspektif Teori Double Movement Fazlur 

 
20 Zulfiyani Sudirman, “Analisis Intertekstual Kisah Nabi Yusuf Dan Zulaikha Dalam Al-

Qur’an Dan Alkitab” (2022). 

http://repository.UINpalopo.ac.id/id/eprint/5626/1/ZULFIAYANI SUDIRMAN.pdf. 



12 
 

 
 

Rahman”. Penelitian ini mengkaji tentang eksistensi wali nikah dalam 

proses akad nikah dengan menggunakan tinjauan teori double movement 

(gerakan ganda). Penelitian ini menggunakan jenis penelitian normatif 

dengan menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif.21 Adapun 

perbedaan penelitian di atas dengan penelitian penulis terletak pada fokus 

penelitian. Penelitian diatas membahas tentang eksistesi wali nikah dalam 

proses pernikahan dengan menggunakan analilis hermeneutika double 

movement Fazlur Rahman, sedangkan penelitian penulis berfokus pada 

makna kata ‘Ulamā  di dalam Al-Qur’an dengan menggunakan analisis 

yang sama yaitu teori double movement. 

F. Landasan Teori 

Untuk memudahkan dalam menganalisis, dalam penelitian ini 

menggunakan teori double movement. Teori double movement atau teori gerakan 

ganda adalah sebuah teori yang dikembangkan oleh Fazlur Rahman dan didasarkan 

pada tema-tema yang ditemukan dalam Al-Qur’an. Sebelum kembali ke masa kini, 

teori gerakan ganda membuat perbandingan antara keadaan pada masa pewahyuan 

dan masa kini. Perspektif Rahman adalah untuk menjamin penerapan literatur 

historis di masa kini. Dengan kata lain, pendekatan mufassir adalah mengembalikan 

teks kepada mereka yang menghargainya,  kemudian kembali dari keadaan saat ini 

ke masa lalu untuk menganalisa latar belakang sosio-historis teks dan 

 
21 Ahmad Soni Irawan, “Eksistensi Wali Dalam Akad Pernikahan Perspektif Teori Double 

Movement Fazlur Rahman” (2022).  

https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/el-ahli/article/view/968/795%0A%0A. 



13 
 

 
 

mengidentifikasi ajaran moral yang ideal, sebelum kembali ke keadaan saat ini 

untuk mengkontekstualisasikannya.22 

Teori double movement hadir dikarenakan keresahan dari Fazlur Rahman. 

Pada saat itu, situasi sosial Fazlur Rahman mengalami kemunduran pada 

perkembangan masyarakat. Fazlur Rahman menginginkan pembaharuan dalam 

Islam atas problematik hukum secara kontekstual tanpa menyangkal landasan 

hukum Islam yaitu Al-Qur’an dan sunah dengan mencetuskan teori double 

movement. Double Movement Theory ini yaitu melalui dua gerakan atau langkah, 

dari situasi sekarang ke masa Al-Qur’an diturunkan dan kembali lagi ke masa kini. 

Yaitu sebuah kombinasi pola penalaran induksi dan deduksi. Pertama, dari yang 

khusus kepada yang umum, dan yang kedua, dari yang umum kepada yang 

khusus.23 

Alasan penulis mengambil teori ini adalah untuk mengungkapkan makna 

kata ‘Ulamā  yang berkembang di masa sekarang ke masa turunnya Al-Qur’an dan 

kembali lagi ke masa sekarang ini, sesuai dengan cara kerja teori double movement. 

Teori double movement digunakan pada bab iv untuk menganalisis sosio-historis 

dari makna lafaz ‘Ulamā  yang ada di dalam Al-Qur’an. Teori ini akan menjadi 

gerakan untuk melihat bagaimana Al-Qur’an menjelaskan mengenai kata ‘Ulamā  

dalam Al-Qur’an dari masa turunnya pewahyuan hingga masa sekarang. 

 
22 Rizki Afrianto Wisnu Wardana and Minhatul Maula, “Teori Hermeneutika Double 

Movement Fazlur Rahman Dan Implementasinya Dalam Pemahaman Hadis Nabi,” Journal of 

Student Research (JSR) 1, no. 3 (2023), h. 315 

 https://ejurnal.stie-trianandra.ac.id/index.php/jsr/article/view/1181. 
23 Ika Nurjannah, “Reinterpretasi Konsep Ihda>d Perspektif Double Movement Theory 

Fazlur Rahman” no. 2 (2018), h. 66  

http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/11328. 



14 
 

 
 

G. Kerangka Pikir 

 

  

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 Kerangka Pikir 

Berdasarkan bagan kerangka pikir di atas, dapat diuraikan bahwa 

permasalahan yang diangkat dalam penulisan ini adalah makna ‘Ulamā  dalam Al-

Qur’an yang akan diuraikan menggunakan teori Hermeneutika Fazlur Rahman, 

dengan terlebih dahulu mengemukakan makna secara umum dan pandangan para 

mufassir mengenai makna kata ‘Ulamā . Rujukan utama dari penelitian ini ialah Al-

Qur’an dan beberapa kitab tafsir tertentu, kemudian dikuatkan dengan buku-buku, 

jurnal, informasi-informasi penting yang berkaitan dengan tema penelitian ini. 

Kemudian memfokuskan pada pemaknaan lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an dengan 

Al-Qur’an 

‘Ulamā   

Kajian Hermeneutika 

Fazlur Rahman 

Terhadap Makna Lafaz 

‘Ulamā  Dalam Al-

Qur’an 

 

Pandangan Para 

Mufassir Terhadap 

Makna Lafaz ‘Ulamā  

 

Hasil  



15 
 

 
 

menggunakan teori gerakan ganda (double movement) dalam Hermeneutika Fazlur 

Rahman. 

H. Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), yaitu 

pengumpulan data yang berasal dari bahan-bahan tertulis berupa buku-buku, 

dokumen, dan literatur-literatur yang berkaitan dengan Al-Qur’an dan 

tafsirnya.24  Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, berupa hasil penelitian 

yang dijabarkan dalam bentuk kata-kata yang tertulis dan lebih 

menitikberatkan pada kedalaman informasi dan makna.  

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

pendekatan maudu>’i (tematik), sosio-historis dan pendekatan historis. Metode 

penelitian maudu>’i (tematik) ialah menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an 

berdasarkan tema atau topik permasalahan.25 Pendekatan sosio-historis adalah 

metode pemahaman yang mengaitkan antara gagasan atau ajaran dengan 

kondisi sosial dan konteks sejarah pada waktu dan tempat ajaran tersebut 

muncul. Pendekatan menekankan pentingnya memperhatikan latar belakang 

sosial, budaya, politik, dan ekonomi yang melingkupi suatu peristiwa atau 

peristiwa itu terjadi. Pendekatan historis dengan menggunakan teori double 

movement (dua gerakan) Fazlur Rahman, dalam memahami dan 

menginterpretasi Al-Qur’an dalam konteks masa kini (modern). Teori ini 

 
24 Nashruddin Baidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2016), h. 28. 
25 Abdul Mutakabbir, Metode Penelitian Tafsir (Sumatra Barat: Mitra Cendekia Media, 

2022), h. 80   



16 
 

 
 

berfokus pada dua gerakan analisis yang saling terkait, yaitu gerakan dari 

konteks kontemporer ke konteks historis saat Al-Qur’an diturunkan, dan 

sebaliknya.26 

a. Gerakan pertama: dari kontemporer ke historis 

Gerakan pertama dimulai dengan memahami kondisi dan tantangan 

yang dihadapi oleh masyarakat saat ini, seperti krisis moral dan etika, 

dimana banyak orang yang merasa kehilangan arah dalam kehidupan 

bermoral. Kemudian perdebatan antara ilmu agama dan sains, dimana ada 

pemisahan ilmuwan (sains) dan ‘Ulamā  (agama), meskipun Al-Qur’an 

tidak membedakan keduanya secara eksplisit. 

Dengan memahami isu-isu ini, peneliti dapat menarik makna dari 

ayat-ayat yang menyebutkan ‘Ulamā , menekankan pentingnya peran 

mereka sebagai pembimbing moral dan intelektual dalam masyarakat. 

b. Gerakan kedua: dari historis ke kontemporer 

Setelah memahami makna ayat-ayat tersebut dalam konteks modern, 

peneliti kembali ke konteks historis untuk melihat bagaimana peran ‘Ulamā  

telah berkembang sejak zaman Nabi Muhammad saw. hingga sekarang. 

2. Sumber Data 

Adapun sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua kategori, 

yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder. Sumber data primer, yaitu 

sumber data yang berfungsi sebagai rujukan asli atau utama yang menjadi 

 
26 Muhammad Umair and Hasani Ahmad Said, ‘Fazlur Rahman Dan Teori Double 

Movement: Definisi Dan Aplikasi’, Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2.1 (2023), 

<https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26>. 



17 
 

 
 

landasan data yang akan dianalisis, yaitu kitab suci Al-Qur’an (QS. Fa>t}ir/35:28 

dan Al-Syu’arā’ ’/26:197), serta beberapa kitab tafsir klasik seperti kitab tafsir 

Ibnu Kat}i>r, kitab tafsit Al-Qurt{ubi dan beberapa kitab tafsir kontemporer 

seperti kitab tafsir al-Misbah, kitab tafsir Fi Zhilalil Qur’an. 

Kemudian sumber data sekunder, yaitu data yang berfungsi sebagai 

pelengkap dan pendukung data primer. Sumber data sekunder yaitu buku-buku 

yang berkaitan dengan  penulisan baik itu jurnal, skripsi, tesis, dan informasi-

informasi yang dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya serta informasi 

yang membahas tentang makna kata ‘Ulamā  yang terdapat dalam Al-Qur’an 

yang dianggap penting untuk dikutip. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik yang digunakan dalam pengumpulan data penelitian ini adalah 

diawali dengan identifikasi masalah serta mengembangkannya dalam bentuk 

pertanyaan-pertanyaan mendasar terkait dengan ‘Ulamā . Kemudian, penulis 

mencari informasi-informasi terkait latar belakang masalah dengan 

mengandalkan literatur ilmiah seperti artikel, jurnal dan sebagainya. Setelah 

informasi-informasi tersebut terkumpul, penulis mengumpulkan ayat-ayat Al-

Qur’an yang mengandung terma ‘Ulamā . Kemudian, untuk menguatkan data, 

penulis juga menggali data yang bersifat sekunder baik berupa buku, jurnal 

maupun karya-karya ilmiah lainnya terkait dengan ‘Ulamā  dan Fazlur Rahman 

dan terakhir, penulis mendokumentasikan semua informasi yang dihimpun ke 

dalam karya tulis ilmiah ini berdasarkan ketentuan-ketentuan yang ada dalam 



18 
 

 
 

buku Pedoman Penulisan Skripsi, Tesis dan Artikel Ilmiah Institut Agama 

Islam Negeri (UIN) Palopo. 

4. Teknik Analisis Data 

Metode analisis data yang digunakan adalah analisis deskriptif dengan 

mengedepankan metode induktif. Metode induktif adalah suatu cara berpikir 

yang dimulai dengan melihat hal-hal khusus kemudian menarik sebuah 

kesimpulan baru yang lebih umum. Melalui pendekatan induktif tersebut 

penarikan kesimpulan yang sifatnya umum dilakukan dengan melihat kepada 

fakta-fakta konkrit yang bersifat khusus. Deskriptif diartikan, data yang 

dikumpulkan berupa kata-kata, gambaran umum dan bukan angka-angka. 

Karakteristik tersebut membuat penelitian ini diisi kutipan-kutipan data yang 

digunakan untuk memberi gambaran penyajian laporan. Adapun metode 

induktif diartikan, analisa yang dilakukan sejak awal pengumpulan data sampai 

akhir untuk memecahkan masalah yang dihadapi. Dalam analisis data yang 

mana penulis mencari kata-kata ‘Ulamā , kemudian mencari maknanya dan 

menyusun outline pembahasan dalam kerangka yang sempurna. Setelah itu 

mempelajari kata yang terpilih. Dan yang terakhir menyusun kesimpulan 

penelitian yang dianggap sebagai jawaban atas masalah Analisis makna 

‘Ulamā  dalam Al-Qur’an kajian Hermeneutika Fazlur Rahman yang dibahas. 

I. Definisi Istilah 

Penelitian ini berjudul “Makna Lafadz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an (Kajian 

Hermeneutika Fazlur Rahman)”. Ada beberapa istilah dari variabel judul penelitian 

yang menurut penulis harus diketahui terlebih dahulu untuk menghindari pembaca 



19 
 

 
 

dari kekeliruan interpretasi terhadap judul penelitian ini. Adapun istilah yang 

dimaksud tersebut sebagai berikut: 

1. Al-Qur’an 

Qara’a (قرأ) artinya menyatukan dan menggabungkan. Al-Qira>’ah 

 artinya adalah menggabungkan huruf-huruf dan kata-kata satu sama (القراءة)

lain saat membaca. Al-Qur’an (القرآن) pada dasarnya sama seperti kata al-

qira>’ah, bentuk masdar dari kata qara’a – qira>’atan – qur’a>nan ( - قرأ – قر اءة
 Kata Al-Qur’an dikhususkan untuk menamakan kitab yang diturunkan .(قر آن

kepada Nabi Muhammad Saw. sehingga kata ini menjadi kata khusus.  

2. ‘Ulamā   

‘Ulamā  merujuk kepada kelompok atau individu yang memiliki keilmuan 

mendalam dalam bidang agama Islam, khususnya terkait dengan Al-Qur’an, hadis, 

fiqh, akhlak, dan ilmu-ilmu keislaman lainnya. Kata ‘Ulamā  berasal dari bahasa Arab 

 yang berarti ,(alim‘) عَالِم yang merupakan bentuk jamak dari kata ( Ulamā‘)عُلَمَاء 

“orang yang berilmu” atau “ilmuwan.”27 

Secara bahasa, kata ‘Ulamā  adalah bentuk plural dari kata ‘alim yang 

merupakan ism fa’il dari kata dasar ‘ilm. Jadi alim adalah orang yang berilmu. 

Kata ‘Ulamā  ini kemudian diserap ke dalam Bahasa Indonesia untuk arti orang 

yang ahli dalam hal atau dalam pengetahuan agama Islam.28  

3. Hermeneutika  

 
27 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, Cet. I (Jakarta: Yayasan Penyelenggara 

Penterjemah Pentafsir Al-Qur’an, 1973), 278. 
28 Departemen Pendidikan Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka Utama, 2008), h. 541. 



20 
 

 
 

Hermeneutika, secara umum, adalah keterampilan untuk memahami, 

menerjemahkan, dan menafsirkan suatu pembicaraan yang asing, jauh, dan 

gelap menjadi sesuatu yang jelas, akrab, dan dapat dimengerti. Hermeneutika 

tidak hanya berkaitan dengan wacana yang tampak aneh atau rumit, tetapi juga 

dengan memahami dan menerapkan secara kontekstual wacana-wacana dari 

masa lampau hingga saat ini. Hermeneutika dapat berarti banyak hal yang 

berbeda tergantung pada penafsirannya. Hermeneutika adalah upaya untuk 

menutup kesenjangan antara masa lalu dan masa kini di samping memahami 

sifat-sifat dan keadaan masa lalu.29

 
29 Zaprulkhan, h.22 



21 
 

BAB II 

‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN DAN  

HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN 

A. Lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

1. Definisi ‘Ulamā  

Kata ‘Ulamā  merujuk kepada kelompok atau individu yang memiliki keilmuan 

mendalam dalam bidang agama Islam, khususnya terkait dengan Al-Qur’an, hadis, fiqh, 

akhlak, dan ilmu-ilmu keislaman lainnya. Kata ‘Ulamā  berasal dari bahasa Arab َعُلَمَاء 

(‘Ulamā ) yang merupakan bentuk jamak dari kata  ِعَال (‘ālim), yang berarti “orang yang 

berilmu” atau “ilmuwan.”1 

Kata ‘Ulamā  secara harfiah berarti orang-orang yang tahu atau alim. 

Sementara secara istilah, ‘Ulamā  adalah sebutan yang diperuntukkan bagi orang-

orang yang tahu atau yang memiliki pengetahuan ilmu agama dan ilmu pengetahuan 

kealaman, yang dengan ilmu tersebut memiliki rasa takut dan tunduk kepada Allah 

Swt. Kata ‘Ulamā  merupakan bentuk jamak dari ‘alim atau ‘aalim yang keduanya 

berarti “yang tahu” atau “yang mempunyai pengetahuan”.2 

‘Ulamā  atau ‘alim, berasal dari akar kata yang sama dengan ‘ilm, ‘alam 

atau ma’lûm, yang dikenal dalam dan telah menjadi bahasa Indonesia yaitu, ilmu, 

alam dan maklum. Ilmu adalah pengetahuan yang teratur (systematic knowledge), 

 
1 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, Cet. I (Jakarta: Yayasan Penyelenggara 

Penterjemah Pentafsir Al-Qur’an, 1973), 278. 
2 M. Ishom El-Saha and Saiful Hadi, Sketsa Al-Qur’an Tempat, Tokoh, Nama Dan Istilah 

Dalam Al-Qur’an (Jakarta: Listafariska Putra, 2005), h. 769. 



22 
 

 
 

alam adalah segala benda yang dapat  ditangkap dengan panca indra sebagai sesuatu 

ciptaan Tuhan dan maklum artinya menegtahui.3 

Potret ‘Ulama > terus mengalami pergeseran makna di dunia Islam. dalam 

lintasan sejarah umat Islam dalam setiap zaman (era) dan wilayah tradisi Islam 

pemaknaan dan labelitas (standarisasi) terhadap institusi ‘Ulama> selalu berbeda dan 

berubah pada masanya. Pemaknaan dan standarisasi institusi ‘Ulama>  pada era 

klasik berbeda dan bergeser pada masa kontemporer.4 

Sebagai orang-orang yang diabadikan dalam Al-Qur’an, ‘Ulama>  

merupakan orang-orang spesial yang menjadi pilihan di setiap zaman dan masa. 

Namun dalam hal ini tentu tidaklah mudah mengkategorikan seseorang telah 

menjadi ‘a>lim  atau kalau jama’nya ‘Ulama>. Dalam ayat Al-Qur’an, salah satu ciri 

‘Ulama> adalah mereka yang takut kepada Allah Swt.5  

Allah Swt menjadikan para ‘Ulama>  sebagai makhluk yang berkedudukan 

tinggi setelah malaikat. Allah Swt akan mengangkat derajat pada ‘Ulama>  karena 

keilmuan dan peranannya di masyarakat. Ilmu merekalah  yang kelak akan 

menjadikan derajat dan kedudukan mereka tinggi seperti yang dijelaskan dalam 

Q.S Ali-Imran ayat 18, Allah Swt bersaksi dan cukuplah Dia saja sebagai saksi, 

karena Dia yang paling jujur sebagai saksi dan paling adil, serta paling benar 

 
3 Dawam Rahardjo, Ensiklopedia Al-Qur’an Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep 

Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996), h. 689. 
4 Sholihul Huda, ‘ULAMA PEWARIS PARA NABI; Kajian Awal Tipologi Ulama 

Kontemporer Prespektif Abdullah Saeed’, Religi, 17.01 (2021), h. 79  

<https://doi.org/10.14421/rejusta.2021.1701-05>. 
5 Mudzakkir Amin, ‘Kajian Semantik Konsep ‘ILM Dan “ULAMĀ” Dalam AL- Qur’An’, 

Jurnal Al-Fath, Vol. 13, No. 1, (Januari-Juni) 2019, 2019, h. 42  

file:///C:/Users/user/Downloads/2892-Article Text-7658-1-10-20200806.pdf>. 



23 
 

 
 

perkataannya.6 Al-Qur’an dan Al-Sunnah mengajak kaum muslimin untuk mencari 

dan mendapatkan ilmu dan kearifan, serta menempatkan orang-orang yang 

berpengetahuan pada derajat yang tinggi.7 

M Hasbi Amiruddin mendefinisikan ‘Ulamā  sebagai orang-orang yang 

mempunyai pengetahuan tentang ayat-ayat Allah, baik yang bersifat kauniyah 

maupun Qur’aniyah. Atas dasar ini ia mengungkapkan bahwa diantara kriteria 

‘Ulamā  adalah mereka yang selalu menggunakan ilmunya untuk mengantarkan 

manusia kepada kebenaran.8 

Dalam bukunya yang berjudul Fiqh al-Awlawiyyat , Yusuf Al-Qaradawi 

mendefinisikan ‘Ulama> sebagai orang-orang yang memiliki pemahaman yang 

menyeluruh tentang realitas sosial disamping pengetahuan mereka tentang literatur 

agama yang memungkinkan mereka untuk menawarkan solusi yang relevan yang 

sesuai dengan kondisi zaman.9 Dalam kajian Islam di Indonesia, Hasbi Ash-

Shiddieqy mendefinisikan ‘Ulama> sebagai seseorang yang menguasai ajaran Islam 

dan memiliki kewajiban moral untuk mendidik dan mengamalkan ilmunya di 

tengah-tengah masyarakat.10 

 
6 Aar Anarwati, ‘Kedudukan Dan Peran Ulama Dalam Perspektif Al-Quran (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Quran Dan Al’Azim Dan Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an) (A Comparative Study of 

Tafsir Al- Qur’an Al-’Azim Dan Tafsir FiZ Ilal Al-Qur’an)’, Jurnal Al-Fath, 11.01 (2017), h. 5 
7 Baso Hasyim, ‘Islam Dan Ilmu Pengetahuan (Pengaruh Temuan Sains Terhadap 

Perubahan Islam)’, Jurnal Dakwah Tabligh, 14.1 (2013), h. 130 
8 Juhari, ‘Pencitraan ‘Ulamā  Dalam Al-Qur’an (Refleksi Peran ‘Ulamā  Dalam Kehidupan 

Sosial)’, Jurnal Peurawi : Media Kajian Komunikasi Islam, 1.2 (2018).  
9 Muhammad Imron and Tri Wahyu Hidayat, ‘The Ijtihad Pada Era Kontemporer’, El-

Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 9.2 (2023)  

<https://doi.org/10.58401/faqih.v9i2.980>. 
10 Ira Nur Azizah, ‘Metode Pemahaman Hadis Di Indonesia: Studi Atas Pemikiran T.M. 

Hasbi Ash-Shiddieqy’, Tesis, 2020 

<https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/49434>. 



24 
 

 
 

Dalam Tafsir al-Maraghi, istilah ‘Ulama> ditafsirkan sebagai individu yang 

memiliki pengetahuan tentang kekuasaan Allah Swt yang luar biasa atas kehendak-

Nya, mengakui bahwa Allah Swt adalah pengambil keputusan tertinggi dalam 

segala hal. Pemahaman ini membuat para ‘Ulama> mengembangkan rasa takut dan 

takwa kepada Allah Swt. Selain itu, Ibnu Abbas menjelaskan bahwa ‘Ulama> adalah 

mereka yang memiliki kesadaran akan Allah Swt, mengakui pentingnya tidak 

menyekutukan-Nya dan memastikan bahwa apa yang mereka konsumsi adalah 

halal agar dapat membedakan mana yang halal dan mana yang haram.11 

Di indonesia, istilah ‘Ulamā  atau alim ‘Ulamā  yang pada awalnya 

dimaksudkan sebagai bentuk jamak, pengertiannya berubah menjadi bentuk 

tunggal. Dalam “Kamus Besar Bahasa Indonesia” disebutkan bahwa sebutan 

‘Ulamā  diberikan kepada orang yang ahli dalam hal pengetahuan agama Islam. 

pengertian ‘Ulamā  kemudian dipersempit sebagai orang yang memiliki 

pengetahuan ilmu keagamaan dalam bidang fikih. Fuqaha’ adalah sebutan yang 

identik dengan ‘Ulamā  di Indonesia. Bahkan, dalam pengertian awam sehari-hari, 

‘Ulamā  adalah fuqaha’ dalam bidang ibadah saja.12 

2. Lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an, kata ‘Ulamā  terulang sebanyak dua kali yaitu pada QS. 

Al-Syu’arā’/26: 197 dan QS. Fa>t}ir/35: 28, yaitu sebagai berikut: 

• QS. Al-Syu’arā’/26: 197 

 
11 Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, jilid 22, (Beirut, Mathba’ah Mufthafa 

Al-Baby Al-Halimy, 1936), h. 126 
12 El-Saha and Hadi, Sketsa Al-Qur’an Tempat, Tokoh, Nama Dan Istilah Dalam Al-

Qur’an, h. 771. 



25 
 

 
 

 
َ

ؤُا بَنِيْْٓ اِسْرَاءِۤيْل مٰۤ
َ
مَهٗ عُل

َ
عْل نْ يَّ

َ
يَةً ا

ٰ
هُمْ ا

َّ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
وَل

َ
  ١٩٧ا

Terjemahnya: 

“Apakah tidak (cukup) menjadi bukti bagi mereka bahwa ia (Al-Qur’an) diketahui 
oleh para ‘Ulamā  Bani Israil?”13 

 

• QS. Fa>t}ir/35: 28 

 
َ
عُل

ْ
َ مِنْ عِبَادِهِ ال ذٰلِكََۗ اِنَّمَا يَخْشَى اللّٰه

َ
وَانُهٗ ك

ْ
ل
َ
نْعَامِ مُخْتَلِفٌ ا

َ
ا
ْ
وَاۤب ِ وَال ؤُاَۗ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّ مٰۤ

َ عَزِيزٌْ غَ    ٢٨فُوْرٌ اِنَّ اللّٰه
Terjemahnya: 

“(Demikian pula) di antara manusia, makhluk bergerak yang bernyawa, dan hewan-

hewan ternak ada yang bermacam-macam warnanya (dan jenisnya). Di antara 

hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah para ‘Ulamā . 

Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.”14 

 

Surah Fa>t}ir ayat 28 membahas konteks alam semesta dan elemen-elemennya, 

sementara ayat 197 Surah Al-Syu’arā’ menyoroti pengakuan kebenaran Al-Qur’an 

oleh para ulama Bani Israil. Dari uraian-uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

ulama adalah orang yang memahami ayat-ayat Allah yang berkaitan dengan alam 

semesta dan ayat-ayat Al-Qur’an.15 

3. Istilah ‘Ulamā  berdasarkan Zaman 

Pembagian istilah‘Ulama> berdasarkan zamannya ialah sebagai berikut: 

a. ‘Ulama>  Khalaf: ‘Ulama> yang memahami ajaran agama dengan uraian 

kontekstualisasi sesuai dengan zaman. 

b. ‘Ulama>  Muta’akhirin: ‘Ulama> yang hidup setelah abad ke-3 Hijriyah. 

 
13 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya (Jakarta: PT. Lajnah Pentashihan, 

2019), h. 375  
14 Alqur'an dan Terjemahannya, h. 437  
15 Ahmad Fahroni, ‘Makna 'Ulamā’ Dalam Al-Qur’an (Studi Semantik)’, 2022, h. 28 



26 
 

 
 

c. ‘Ulama>  Mutaqaddimin: ‘Ulama> yang hidup antara abad ke-1, 2, dan ke-3 

Hijriyah. 

d. ‘Ulama>  Salaf: ‘Ulama> pakar dalam bidang tertentu, yang merupakan cabang 

dari syara’, misalnya tafsir, hadis, tauhid, tauhid, qiro’at, fiqh dan lain-lain, 

yang masa Rasulullah Saw, Sahabat, dan Tabi’in.16  

4. Fungsi ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

Semua orang pada dasarnya berfungsi sebagai khalifah dan bertanggung 

jawab kepada Allah Swt atas perbuatan mereka. Termasuk para ‘Ulamā  sebagai 

pewaris para nabi, juga mempunyai fungsi dan tanggungjawab sebagai berikut: 

Pertama, tabligh (menyampaikan), peran Rasul adalah menyampaikan (tabligh) 

apa yang telah diwahyukan Allah Swt. kepadanya. Sebagai pewaris para nabi, para 

‘Ulamā  mengambil peran tersebut setelah wafatnya Rasul. Mereka adalah kaum 

intelektual yang mampu mengamalkan ilmunya kepada masyarakat. Kedua, tibyan 

(menjelaskan), tibyan adalah suatu usaha yang dilakukan sungguh-sungguh untuk 

menjelaskan hal yang masih terselubung agar menjadi nyata dan tampak. Hal 

tersebut adalah tugas Rasulullah Saw. Ketiga, tahkim (memutuskan),  berasal dari 

kata hakama  yang berarti menghalangi sesuatu, seperti menghalangi kezaliman, 

atau semakna dengan mana’a yang berarti menghalangi sesuatu untuk kebaikan. 

Keempat, uswah (panutan), sebagai pewaris para nabi, ‘Ulamā  berfungsi sebagai 

uswah (panutan) yang baik, sebagai contoh yang diikuti oleh umat islam.17 

 
16 Mas Abdul Aziz Masyhuri, Kamus Super Lengkap Istilah-Istilah Agama Islam, 

(Yogyakarta: Diva Press, 2008), h. 526 
17 Andi Muhammad Akmal, ‘Konsepsi ‘Ulamā  Dalam Alquran’, Ash-Shahabah:Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam, 2018, h. 185-187  

<https://journal-uim-makassar.ac.id/index.php/ASH/article/view/194>. 



27 
 

 
 

Para ‘ulamā  memainkan peran penting dalam Islam, berperan sebagai da'i 

untuk menyebarluaskan ajaran Islam, yang dalam pelaksanaannya, tugas ini mirip 

dengan tugas kerasulan Muhammad Saw. yang berusaha menyebarluaskan ajaran 

Islam bagi seluruh umat manusia secara Universal (kaffah li al-nas).18 Pemimpin 

spiritual yang membimbing masyarakat dalam beribadah dan beretika, serta 

penjaga amanah Tuhan untuk menjaga integritas iman. Selain itu, para ulama juga 

berperan sebagai pembimbing, menanamkan nilai-nilai Islam di dalam masyarakat, 

memberikan bimbingan untuk membantu individu memahami doktrin-doktrin 

agama, dan berperan sebagai pembela kebenaran yang mengadvokasi dan 

melindungi prinsip-prinsip Islam. Melalui tanggung jawab ini, para ulama bertugas 

mendidik, membimbing, dan mengarahkan masyarakat ke jalan yang benar sesuai 

dengan ajaran Allah Swt.19 

5. Gelar ‘Ulamā  di Indonesia 

‘Ulamā  merupakan bentuk jamak kata ‘alim yang artinya orang yang 

berilmu. Dalam pengertian asli, yang dimaksud ‘Ulamā  adalah para ilmuwan, baik 

dibidang agama, humaniora, sosial dan kealaman. Dalam perkembangannya, 

pengertian ini menyempit dan hanya dipergunakan untuk ahli agama. Di Indonesia, 

‘Ulamā  juga mempunyai sebutan yang berbeda di setiap daerah, seperti kyai 

(Jawa), ajengan (Sunda), tengku (Aceh), syekh (Sumatra Utara/Tapanuli), buya 

 
18 Masmuddin, ‘Komunikasi Antar Umat Beragama Di Kota Palopo (Perspektif Kajian 

Dakwah)’, Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat, 13.1 (2017), h. 35  

<https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.539>. 
19 Umar Hasyim, Mencari Ulama Pewaris Nabi (Selayang Pandang Sejarah Para Ulama) 

(Surabaya: Bina Ilmu, 1998), h. 135-152 



28 
 

 
 

(Minangkabau), tuan guru (Nusa Tenggara, Kalimantan Selatan, Kalimantan Timur 

dan Kalimantan Tengah).20 

6. Keistimewaan ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an 

‘Ulamā  memiliki beberapa keistimewaan di dalam Al-Qur’an. Yaitu yang 

pertama, ‘Ulamā  sebagai pewaris para nabi (Waratsah al-Anbiya’). Kedua, ‘Ulamā  

sebagai rahmat seluruh alam (Rahmatan lil ‘Alamin). Ketiga, ‘Ulamā  sebagai pelita 

yang terang (Siraj Munira). 

a. ‘Ulamā  sebagai Waras|ah al-Anbiya’ 

Rasulullah Saw. menjelaskan bahwa , “para ‘Ulamā  adalah pewaris para 

nabi.” Dalam Konteks ini, QS. Fa>t}ir/35:32 menegaskan bahwa  

“Kemudian kami wariskan kitab suci kepada orang-orang yang kami pilih di 

antara hamba-hamba kami. Maka ada di antara mereka ada yang menganiaya diri 

mereka sendiri dan ada juga yang pertengahan, dan ada juga yang bergegas 

melakukan kebajikan.”21  

Ibn Hajar Al-Asqalani menyatakan dalam Fath Al-Bariy bahwa ungkapan 

“inna al-'‘Ulamā  waras|ah al-anbiya” berarti “sesungguhnya para ‘Ulamā  adalah 

pewaris para nabi”. Ungkapan tersebut adalah sebagian dari hadis yang ditemukan 

dalam beberapa kitab hadis, antara lain dalam kitab-kitab Abu Daud, Al-Turmudzi 

dan Ibn Hibban. Hadis ini dianggap shahih oleh Al-Hakim, hasan oleh Hamzah Al-

Kinaniy, dan dilemahkan oleh para para ‘Ulamā  hadis lainnya, disebabkan karena 

idhthirab, kekacauan dan kesimpangsiuran perawinya.22  

 
20 Dawam Rahardjo, Ensiklopedia Al-Qur’an Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep 

Kunci, (Jakarta:Paramadina, 1996), h. 689  
21 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’an (Bandung: 

Mizan, 2000), h. 39  
22 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi, Dan Wahyu Dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004), h. 374  



29 
 

 
 

‘Ulamā  adalah pengganti para Nabi, yaitu menggantikan tugas para Nabi 

dalam menyampaikan kebenaran kepada manusia. Para Nabi dan Rasul 

menyampaikan perkara yang haq dan kebenaran, mengajak manusia kejalan yang 

benar dan mencegah dari perbuatan yang sesat. Dan tugas inilah yang diambil alih 

oleh para ‘Ulamā  dari para Nabi.23   

Secara garis besar, ‘Ulamā  memiliki empat tugas yang harus dilaksanakan 

dalam kedudukannya sebagai pewaris para nabi. Pertama, menyampaikan ajaran 

Al-Qur’an (tabligh). Kedua, menjelaskan kandungan ayat suci Al-Qur’an. Ketiga, 

yaitu memberi keputusan dan solusi bagi masalah-masalah dan perselisihan di 

dalam masyarakat. Keempat, yaitu memberi contoh sosialisasi dan keteladanan.24  

Menjadi pewaris para Nabi merupakan suatu hal yang mulia dan agung, 

akan tetapi hal tersebut bukanlah sebuah tugas yang ringan. Para ‘Ulamā  harus 

pandai dalam memelihara dan meneruskan agama Allah kepada para umat 

manusia.25 

   Para Nabi setelah wafatnya tidak meninggalkan harta benda ataupun emas 

permata sebagai warisan melainkan hanya meninggalkan kekayaan rohani yang 

tak ternilai harganya. Demikian pula Nabi Muhammad Saw. setelah beliau wafat 

tidak meninggalkan harta benda dan perkara duniawi yang akan diwariskan 

kepada umatnya, tetapi hanya mewariskan agama Allah yang harus dijaga, 

dipelihara, ditinggikan, dilihurkan dan dibela kepentingannya. Bila beliau hanya 

mewariskan harta benda niscaya yang bisa menikmati hanyalah ahli waris beliau, 

 
23 Hasyim, h. 374 
24 Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’an, h. 39-40 
25 Hasyim, h. 17 



30 
 

 
 

sedangkan umat Islam yang hidup pada zaman sekarang tidak dapat mengenyam 

warisan dari Nabi Muhammad Saw.26 

b. ‘Ulamā  sebagai Rahmatan li ‘Alamin  

Hal tersebut dapat dilihat dalam QS. Al-Anbiya/21:107 

مِيْنَ 
َ
عٰل

ْ
ل ِ
 
ا رَحْمَةً ل

َّ
نٰكَ اِل

ْ
رْسَل

َ
  وَمَآْ ا

Terjemahnya: 

“Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi 

seluruh alam.”27  

Kata rahmat atau rahmah memiliki arti belas kasihan, simpati dan kasih 

sayang.28 Ayat tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah Saw diutus sebagai rahmat 

bagi semesta alam.  

Dari ayat tersebut jelas bahwa setiap orang di bumi mendapatkan manfaat 

dari kehadiran Rasulluhlah Saw. Sebagai pewaris para nabi, ‘Ulamā  harus 

mencontohkan perilaku mereka dalam kehidupan sehari-hari. Yaitu, seperti yang 

ditunjukkan oleh Rasulullah Saw. sendiri, dengan menyebarkan cinta kasih di 

antara semua orang dan bahkan kepada alam semesta. Lebih jauh lagi, jelaslah 

bahwa para ‘Ulamā  memiliki status dan keistimewaan sebagai rahmatan lil 

alamin.29  

c. ‘Ulamā  sebagai Siraj Munira 

 
26 Hasyim, h. 18 
27 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 331  
28  Abu al-Qasim  al-Husain bin Muhammad al-Ragib al-Asfahani, al-Mufradat fi Gharib 

Al-Qur’an, (Mesir: Mustafa al-Bab al-Halabiy), h.343  
29 Andi Muhammad Akmal, Konsepsi ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an, Ash-Shahabah:Jurnal 

Pendidikan dan Studi Islam, (Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, 2018), h. 181 

https://journal-uim-makassar.ac.id/index.php/ASH/article/view/194 



31 
 

 
 

Perumpamaan ini berdasar kepada firman Allah Swt. dalam QS. Al-

Ahzab/33:46 

نِيْرًا ِ بِاِذْنِهٖ وَسِرَاجًا مُّ ى اللّٰه
َ
دَاعِيًا اِل   وَّ

Terjemahnya: 

“Dan untuk menjadi penyeru kepada (agama) Allah dengan izin-Nya serta sebagai 

pelita yang menerangi.”30  

Kata Siraj berasal dari susunan huruf sin, ra dan ja yang memiliki arti 

menunjukkan sesuatu yang baik, perhiasan dan keindahan. Oleh karena itu, kata 

siraj disebut sebagai pelita, karena bercahaya dan baik serta indah untuk dipandang. 

Para ‘Ulamā , sebagai pewaris para nabi, dapat mewarisi tanggung jawab 

suci karena Nabi Muhammad Saw. sendiri adalah penerima cahaya, yang diberi 

amanah untuk memberikan cahaya kepada orang-orang yang berada dalam 

kegelapan.  

Jelaslah dari ayat tersebut bahwa para ‘Ulamā  adalah pelita umat, mereka 

membawa cahaya ke dalam kegelapan, menghilangkan kebodohan, dan 

membimbing umat menuju kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat.31 

7. Cara Membedakan seorang Ustadz dengan ‘Ulamā   

Bagi sebagian orang, khususnya masyarakat awam masih belum 

mengetahui perbedaan antara Ustadz dengan ‘Ulamā. Kata Ustadz itu sendiri 

berasal dari bahasa Arab usta>dh  (أستاذ) yang berarti “guru” atau “pengajar”. Di 

Indonesia, ustadz merujuk kepada seseorang yang mengajarkan ilmu agama Islam, 

baik di pesantren, sekolah, mesjid, atau majelis taklim.  

 
30 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 424 
31 Akmal, h. 181 



32 
 

 
 

Dari segi tingkat keilmuan, ustadz memiliki  pengetahuan keagamaan, tetapi 

belum tentu mendalam atau spesialis. Ia lebih fokus pada mengajar dan berdakwah 

secara umum. Sedangkan ‘Ulamā  memiliki kedalaman ilmu agama yang tinggi, 

bahkan sering kali menguasai berbagai cabang ilmu Islam dan memiliki otoritas 

ilmiah. Biasanya mereka menulis karya ilmiah, melakukan ijtihad, dan menjadi 

rujukan umat.  

Adapun peran serta fungsi dari keduanya juga sangat berbeda. Peran serta 

fungsi seorang ustadz ialah mengajar di sekolah atau pesantren, menjadi 

pembimbing kajian atau ceramah dan memberi tausiyah atau dakwah praktis. 

Sedangkan seorang ‘Ulamā  harus bisa menjadi mufti (pemberi fatwa), melakukan 

ijtihad dalam persoalan keagamaan, menjadi rujukan ilmiah dalam pengambilan 

hukum Islam serta menyusun literatur keislaman dan melakukan penelitian ilmiah.  

Selain itu, gelar seorang ustadz bersifat informal yang dapat diberikan 

kepada siapa saja yang mengajar agamadan tidak selalu melalui pengakuan 

akademik atau otoritas ‘Ulamā. Gelar ‘Ulamā  merupakan gelar yang biasanya 

diberikan oleh masyarakat atau komunitas ilmiah karena pengakuan terhadap 

kapasitas keilmuan dan kontribusi intelektualnya dan terkadang dikukuhkan oleh 

lembaga pendidikan Islam atau organisasi keagamaan. 

8. Distorsi Pemaknaan Lafaz ‘Ulamā  dalam Wacana Umat Islam Kontemporer 

     Dalam perkembangan wacana Islam Kontemporer, istilah ‘Ulamā  

mengalami perubahan makna yang cukup signifikan. Distorsi pemaknaan ini 

berdampak pada persepsi, peran, dan otoritas ‘Ulamā  di tengah masyarakat Muslim 



33 
 

 
 

saat ini. Beberapa faktor utama yang menyebabkan distorsi pemaknaan terhadap 

lafaz ‘Ulamā  dalam wacana umat Islam Kontemporer antara lain:  

a. Penyempitan Makna 

Dahulu, istilah ‘Ulamā  merujuk kepada siapa saja yang memiliki ilmu 

pengetahuan luas dan mendalam, baik dalam bidang agama maupun sains. Namun, 

dalam perkembangan kontemporer, makna ini menyempit hanya pada mereka yang 

ahli di bidang agama saja, sementara ilmuwan bidang lain tidak lagi disebut 

‘Ulamā, melainkan cendekiawan.  

b. Penggunaan Politis dan Sektarian  

Gelar ‘Ulamā  sering digunakan untuk kepentingan politik, golongan, atau 

paham tertentu. Dalam beberapa kasus, ‘Ulamā  bahkan terlibat dalam penyebaran 

ujaran kebencian terhadap kelompok yang berbeda pandangan, sehingga 

mengaburkan peran ‘Ulamā  sebagai penjaga moral dan persatuan umat.  

c. Fenomena “‘Ulamā  Instan”  

Munculnya figur-figur yang baru saja mengenal Islam atau bertobat dan 

langsung diberi gelar ‘Ulamā  hanya karena kemampuan berceramah yang 

menonjol, turut memperkeruh makna asli lafaz ‘Ulamā. Hal ini menyebabkan 

masyarakat semakin bingung membedakan antara ‘Ulamā  sejati dan figur publik 

yang hanya populer di media.32  

9. Indikator yang dapat disebut sebagai ‘Ulamā  

 
32 Rachmad Purwanto, “Konsep  ‘Ulamā  di Era Klasik dan Kontemporer dalam Perspektif 

Al-Qur’an (Studi komparasi penafsiran surah al-fa>t}ir ayat 28 dalam tafsir Ja>mi’ al-baya>n fi tafsi>r 

dan tafsir al- mis}b>a}h)” (2019). 

https://core.ac.uk/download/pdf/224825609.pdf 

 



34 
 

 
 

  Seseorang dapat disebut sebagai ‘Ulamā  jika memenuhi sejumlah kriteria 

utama yang mencakup aspek keilmuan, akhlak, dan komitmen spiritual. 

Berdasarkan pandangan para ‘Ulamā  klasik dan kontemporer, khususnya Imam 

Al-Ghazali dan beberapa sumber terpercaya, indikator tersebut meliputi: 

a. Ketaatan kepada Allah Swt 

‘Ulamā  harus memiliki hubungan yang kuat dengan Allah melalui ibadah 

dan ketaatan yang konsisten, baik secara ritual maupun moral dalam kehidupan 

sehari-hari.  

b. Pengetahuan yang Mendalam tentang Ilmu Agama 

Menguasai ilmu-ilmu agama secara komprehensif seperti Al-Qur’an, Hadis, 

Fiqih, Aqidah, Ushul Fiqh, Ilmu Tafsir, dan ilmu lainnya (Nahwu, Sharaf, 

Musthalah Hadis). Pengetahuan ini harus cukup untuk memberikan panduan dan 

fatwa yang benar kepada umat.  

c. Akhlak yang Mulia 

Mempunyai sifat terpuji seperti kesabaran, kerendahan hati, kejujuran, dan 

sikap sederhana. ‘Ulamā  harus menjadi panutan dalam berperilaku dan mampu 

menghindari tindakan yang bisa merusak kepercayaan umat.  

d. Kesederhanaan dan Ketakwaan 

Hidup sederhana, tidak terjebak pada kemewahan dunia, dan selalu fokus 

pada tujuan akhirat serta menjaga ketakwaan terhadap Allah Swt. 

e. Kemampuan Mengajar dan Memberi Nasihat  



35 
 

 
 

Mampu menyampaikan ilmu dengan jelas dan mudah dipahami, serta 

memberikan bimbingan dan nasihat yang membangun kepada umat.  

f. Komitmen dan Keseriusan dalam Tugas 

Memiliki dedikasi tinggi dalam menjalankan peran sebagai pembimbing 

umat, tidak setengah-setengah dalam menunaikan tanggung jawab keilmuan dan 

moral.  

g. Mengacu pada Aqidah dan Sunnah 

Menyandarkan keyakinan, ucapan, dan amalan pada Al-Qur’an dan Sunnah serta 

mengikuti pandangan ‘Ulamā  salaf yang shahih. 

h. Memiliki Rasa Takut dan Harapan kepada Allah 

Memiliki rasa khauf (takut) terhadap siksa dan raja’ (harapan) akan rahmat 

Allah, yang mendorongnya untuk terus memperbaiki diri dan umat. 

i. Usia Matang dan Kematangan Jiwa 

‘Ulamā   idealnya telah mencapai usia matang (sekitar 40 tahun) sehingga 

memiliki kestabilan jiwa dan kebijaksanaan dalam bertindak.  

j. Akrab dengan Rakyat dan Tidak Memecah belah 

‘Ulamā  harus dekat dengan masyarakat, terutama kaum yang lemah dan 

tertindas, serta berperan segabai penyatu umat, bukan pemecah belah. 

 

B. Terma-terma ‘Ulama>’ dalam Al-Qur’an 

Selain dua ayat yang telah dijelaskan di atas, lafaz ‘Ulamā  memiliki 

beberapa sinonim (persamaan) yang disebutkan di dalam Al-Qur’an, diantaranya 

sebagai berikut: 



36 
 

 
 

a. Al-A>limu>n 

Kata al-A>limu>n (العالمون) dalam bahasa Arab merupakan bentuk jamak dari 

kata ‘ali>m (عال), yang artinya orang yang berilmu atau para ilmuan. Secara 

etimologis, kata ini berasal dari akar kata ‘ilm (علم), yang artinya pengetahuan 

atau ilmu. Dalam konteks Al-Qur’an dan pemikiran Islam, ‘ilm merujuk pada 

pengetahuan yang mendalam mengenai sesuatu, dan tidak jarang dikaitksn dengan 

pengetahuan yang diperoleh melalui wahyu atau pengajaran dari Allah Swt. 

Kata al-A>limu>n disebutkan dalam QS. Al-Ankabu>t/29: 43 sebagai berikut: 

كَ 
ْ
  وَتِل

ُ
مْثَال

َ
ا
ْ
هَآْ وَمَا لِلنَّاسِ   نَضْرِبُهَا ال

ُ
ا يَعْقِل

َّ
عٰلِمُوْنَ  اِل

ْ
  ٤٣  ال

Terjemahnya: 

“Perumpamaan-perumpamaan itu Kami buat untuk manusia. Namun, tidak ada 

yang memahaminya, kecuali orang-orang yang berilmu.”33 

 

Dalam penggalan ayat ini menegaskan bahwa Allah SWT banyak membuat 

perumpamaan yang mendekatkan pemahamannya kepada pemikiran manusia. 

Allah SWT mengambil perumpamaan dengan laba-laba. Adapun perumpamaan 

lainnya seperti بعو ضة (ba’uudhatan), yaitu nyamuk. Pernah pula dengan 

perumpamaan dengan ذباب (dzubaab), yaitu lalat. Berkali-kali menyebutkan  ذرة 

(zarrah), yaitu atom, zat yang paling kecil yang tidak dapat dibagi lagi. Akan tetapi 

dengan banyaknya perumpamaan tersebut, kaum musyrikin di Makkah masih saja 

mencari-cari hal yang akan ditantangnya dalam perumpamaan-perumpamaan 

tersebut. Perumpamaan tersebut masih mereka cemooh. Mereka mengatakan 

“Tuhannya si Muhammad itu menurunkan apa yang dia sebut wahyu, tetapi yang 

 
33  Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 401 



37 
 

 
 

dibicarakan hanya dari hal laba-laba dan lalat.” Oleh karena itu, maka ujung ayat 

ini diakhiri dengan: “Dan tidaklah dapat memahaminya melainkan orang-orang 

yang berpengetahuan.” 

Nyatanya, perumpamaan tersebut tidak akan dapat dipahami bagi mereka 

yang perasaannya kasar karena memang tidak memiliki pengetahuan. Sebaliknya, 

orang yang berpengetahuan, semakin tinggi pengetahuannya semakin tinggi pula 

kekagumannya memikirkan betapa Maha Besar dan Maha Agungnya kekuasaan 

Allah SWT meliputi yang kecil dan besar. Orang yang memilki ilmu yang tinggi 

tentu akan merasa takjub melihat bagaimana Allah SWT  memberikan “instinct” 

kepada segala yang diberikan hak untuk hidup.34 

b. U<>lu> al-Alba>b 

Kata al-Alba>b ( الألباب) adalah bentuk jamak dari lub (لب) artinya 

“saripati” sesuatu. U<>lu> al-Alba>b adalah orang yang memiliki akal yang murni dan 

tidak terselubung, maksudnya kabut idea yang dapat melahirkan kekacauan dalam 

berpikir. U<lu> al-Alba>b adalah orang yang memiliki otak yang berlapis-lapis dan 

sekaligus, memiliki perasaan yang peka terhadap sekitarnya. Tetapi yang jelas, jika 

kata tersebut dapat kita terjemahkan dengan istilah Indonesia “cendekiawan” maka 

u>lu> al-alba>b atau cendekiawan itu adalah seseorang yang memiliki berbagai 

kualitas.35   

Kata u>lu> al-Alba>b disebutkan dalam QS. Ali-Imran/3: 190, sebagai berikut: 

 
34 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Jakarta: Pustaka Nasional 

Pte Ltd Singapura, 1989), h. 5436-5437  
35 Dawam Rahardjo, Ensiklopedia Al-Qur’an Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep 

Kunci, (Jakarta:Paramadina, 1996), h. 557 



38 
 

 
 

قِ  فِيْ  اِنَّ 
ْ
مٰوٰتِ  خَل رْضِ  السَّ

َ
ا
ْ
افِ  وَال

َ
يْلِ  وَاخْتِل

َّ
هَارِ  ال يٰت   وَالنَّ

ٰ
ا
َ
ى   ل ولِ

ُ
ا ِ

 
بَابِ    ل

ْ
ل
َ
ا
ْ
  ١٩٠  ال

 

Terjemahnya: 

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan 

siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal.”36 

Penggalan ayat di atas menyatakan bahwa alam semesta, termasuk 

penciptaan langit dan bumi serta pergantian siang dan malam, merupakan bukti 

nyata kebesaran dan kekuasaan Allah Swt. Hal ini dapat disadari dan dipahami oleh 

orang-orang yang menggunakan akal pikiran mereka untuk merenungkan keajaiban 

ciptaan-Nya. 

c. U<lu> al-Absha>r 

Kata u>lu> al-Absha>r ( ِأوُلِ الْأبَْصَار) dalam bahasa Arab secara harfiah berarti 

“orang-orang yang memiliki penglihatan” atau “mereka yang memiliki mata hati”. 

Istilah ini sering kali digunakan dalam konteks Al-Qur’an untuk merujuk kepada 

orang-orang yang memiliki pemahaman yang mendalam dan mampu melihat serta 

merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah Swt. dan ciptaan-Nya. Allah Swt. 

berfirman dalam QS. Ali-‘Imran/3: 13, sebagai berikut: 

 ِ  فِيْ سَبِيْلِ اللّٰه
ُ

تَقَتَا َۗفِئَةٌ تُقَاتِل
ْ
يَةٌ فِيْ فِئَتَيْنِ ال

ٰ
مْ ا

ُ
ك

َ
انَ ل

َ
يْهِمْ قَدْ ك

َ
ثْل افِرَةٌ يَّرَوْنَهُمْ م ِ

َ
خْرٰى ك

ُ
 وَا

عِبْرَةً  
َ
دُ بِنَصْرِهٖ مَنْ يَّشَاءُۤ َۗ اِنَّ فِيْ ذٰلِكَ ل ِ

ُ يُؤَي  عَيْنِ َۗوَاللّٰه
ْ
يَ ال

ْ
بْصَارِ رَأ

َ
ا
ْ
ى ال ولِ

ُ
ا ِ
 
   ١٣ ل

 

Terjemahnya: 

“Sungguh, telah ada tanda (bukti) bagimu pada dua golongan yang bertemu. Satu 

golongan berperang di jalan Allah dan (golongan) yang lain kafir yang melihat 

dengan mata kepala bahwa mereka (golongan muslim) dua kali lipat jumlahnya. 

Allah menguatkan siapa yang Dia kehendaki dengan pertolongan-Nya. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat pelajaran bagi orang-
orang yang mempunyai penglihatan (mata hati).37 

 
36 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 75  
37 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 51 



39 
 

 
 

Ayat diatas menggunakan istilah u>li>l absha>r (اولى الأبصار), orang-orang 

yang memiliki pandangan. Pandangan yang dimaksud adalah pandangan mata, 

bukan mata hati, karena yang mereka lihat adalah kenyataan di lapangan, apalagi 

ayat itu tidak menyatakan u>li>l basha>’ir (اولى البصاءر) orang-orang yang mempunyai 

hati.38 

d. U<lu> an-Nuha> 

Sebagaimana yang disebutkan dalam QS. Tha>ha/20:54 

هٰى  ى النُّ ولِ
ُ
ا ِ

 
يٰت  ل

ٰ
ا
َ
مْ َۗاِنَّ فِيْ ذٰلِكَ ل

ُ
نْعَامَك

َ
وْا وَارْعَوْا ا

ُ
  ࣖ ك ُل

Terjemahnya: 

“Makanlah dan gembalakanlah hewan-hewanmu! Sesungguhnya pada yang 

demikian itu terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang 

berakal.”39  

Kata an-nuhâ adalah bentuk jamak dari kata nuhyah bermakna akal. Akal 

dinamai nuhyah karena ia berfungsi melarang dan menghalangi penggunanya 

terjerumus kedalam kesalahan atau kejahatan.40  

e. U<lu> al-‘Ilm 

Disebutkan dalam QS. Ali-Imran/3:18. 

عَزِيزُْ 
ْ
ا هُوَ ال

َّ
هَ اِل

ٰ
آْ اِل

َ
قِسْطَِۗ ل

ْ
مِ قَاۤىِٕمًاۢ بِال

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
ول

ُ
ةُ وَ ا

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
ا هُوَ  وَال

َّ
هَ اِل

ٰ
آْ اِل

َ
نَّهٗ ل

َ
ُ ا شَهِدَ اللّٰه

حكَِيْمُ 
ْ
  ال

Terjemahnya: 

“Allah menyatakan bahwa tidak ada tuhan selain Dia, (Allah) yang menegakkan 

keadilan. (Demikian pula) para malaikat dan orang berilmu. Tidak ada tuhan selain 

Dia, Yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.”41  

 
38 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an 

(Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 23  
39 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 315 
40 Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, h. 318 
41  Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 52  



40 
 

 
 

Ayat ini menjelaskan kesaksian Allah SWT terhadap diri-Nya, kemudian 

melanjutkan bahwa para malaikat pun menyaksikan. Kesaksian malaikat tercermin 

dalam ketaatan mereka kepada Allah SWT. Mereka melaksanakan seluruh 

perintah-Nya dan menjauhi seluruh larangan-Nya atas dasar pengetahuan mereka 

bahwa tiada selain-Nya, yang Maha Esa lagi Maha Kuasa. Bukan hanya para 

malaikat, tetapi juga orang-orang yang memiliki ilmu juga menyaksikan bahwa 

tiada Tuhan melainkan Dia.42 

f. U<tu> al-‘Ilm 

Disebutkan dibeberapa tempat dalam Al-Qur’an, di antaranya adalah dalam 

QS. Ar-Ru>m/30:56 

بَعْ ثِِۖ 
ْ
ى يَوْمِ ال

ٰ
ِ اِل بِثْتُمْ فِيْ  كِتٰبِ اللّٰه

َ
قَدْ ل

َ
اِيْمَانَ ل

ْ
مَ  وَال

ْ
عِل

ْ
وْتُوا ال

ُ
ذِيْنَ ا

َّ
 ال

َ
وَقَال

مُوْنَ 
َ
ا تَعْل

َ
نْتُمْ ل

ُ
مْ ك

ُ
كِنَّك

ٰ
بَعْثِ وَل

ْ
  فَهٰذَا يَوْمُ ال

Terjemahnya: 

“Orang-orang yang diberi ilmu dan iman berkata (kepada orang-orang kafir), 

“Sungguh, kamu benar-benar telah berdiam (dalam kubur) menurut ketetapan Allah 

sampai hari Kebangkitan. Maka, inilah hari Kebangkitan itu, tetapi dahulu kamu 

tidak mengetahui (bahwa itu benar adanya).”43  

“Dan berkatalah orang-orang yang telah diberi ilmu dan iman; 

“sesungguhnnya kamu telah berdiam di dalam ketentuan Allah sampai hari 

kebangkitan.” Artinya bahwa Allah Swt telah menentukan di dalam kitab-Nya, di 

dalam peraturan dan ketentuan-Nya yang tiada kekuatan apapun yang dapat 

mengubahnya, bahwa sejak kamu meninggal dunia dahulu, kamu ditentukan buat 

 
42 Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, h. 35 
43 Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 410 



41 
 

 
 

didiamkan dalam kehidupan alam barzakh sampai hari kebangkitan. Yaitu hari 

seluruh manusia yang telah meninggal itu disuruh berbangkit.44 

C. Dimensi Sosial Historis ‘Ulamā   pada Masa Pewahyuan 

a. Dimensi Sosial-Politik ‘Ulamā   Bani Israil (QS. Al- Syu‘arā’/26:197) 

Ayat ini diturunkan di Mekkah dalam konteks dakwah Nabi Muhammad 

Saw yang banyak ditolak oleh kaum Quraisy. Mereka menuntut mukjizat atau bukti 

dari kenabian nabi Muhammad Saw. ‘Ulamā Bani Israil merupakan para rabi (ahli 

Taurat) dan cendekiawan Yahudi pada masa itu yang sangat dihormati karena 

penguasaan mereka terhadap kitab suci. Secara politis, mereka memiliki otoritas 

keagamaan dan sosial yang signifikan dalam komunitas mereka dan bahkan sering 

dijadikan rujukan oleh sebagian masyarakat Arab Quraisy Mekah dalam isu-isu 

keagamaan.  

Komunitas Bani Israil di Jazirah Arab saat itu secara umum memiliki posisi 

sosio-ekonomi yang lebih mapan dan keunggulan pengetahuan dibandingkan 

bangsa Arab. Para ‘ulamā mereka berperan sebagai penjaga tradisi dan penentu 

kebenaran. Ayat ini berfungsi sebagai strategi validasi teologis dan politis bagi 

kenabian Muhammad. Al-Qur’an menggunakan otoritas eksternal (para ‘ulamā 

Yahudi yang berpengetahuan) untuk menegaskan kebenaran isinya, yang 

sebenarnya telah termuat dalam kitab-kitab suci mereka sebelumnya (seperti 

ramalan tentang kedatangan nabi terakhir). Secara tersirat, ini merupakan teguran 

 
44 Amrullah, h. 5548 



42 
 

 
 

politik kepada kaum Quraisy bahwa bahkan sumber otoritas yang mereka hormati 

pun mengakui kebenaran Al-Qur’an.  

Secara sosio-politik, banyak ‘ulamā Yahudi yang mengetahui kebenaran 

tersebut (sesuai ayat ini) namun memilih menyembunyikannya atau menolaknya 

secara terbuka. Hal ini didorong oleh ketakutan akan hilangnya status sosial 

mereka, keuntungan ekonomi, dan otoritas eksklusif atas agama di mata pengikut 

mereka jika mereka mengakui kenabian Muhammad.  

b. Relasi Ilmu Agama pada Masa Pewahyuan (QS. Fāṭir/35:28) 

Dalam konteks ayat-ayat Makkiyah (seperti QS. Fāṭir), istilah ‘ulamā secara 

linguistik dimaknai secara luas sebagai orang-orang yang memiliki ilmu yang 

mendalam, ini bukan sekedar ‘ulamā dalam arti “pendeta” di era pasca-wahyu. Ayat 

ini secara eksplisit mengaitkan ilmu tersebut dengan pengamatan mendalam 

terhadap ayat-ayat kauniyyah.  

Pada masa turunnya wahyu, masyarakat Arab Jahiliyyah memiliki 

pandangan yang terfragmentasi terhadap alam, mereka percaya pada takhayul, 

kekuatan dewa-dewa lokal, atau sekedar hukum alam tanpa koneksi pada pencipta 

yang satu. Secara sosio-intelektual, ayat ini adalah pernyataan revolusioner yang 

mempersatukan ilmu pengetahuan dan tauhid.  

Ayat ini menempatkan ilmu pengetahuan sebagai jalur tertinggi menuju rasa 

takut yang benar kepada Allah (khassyah). Ini secara efektif mendefinisikan 

kembali siapa yang berhak memegang otoritas intelektual dan spiritual, bukan 

mereka yang kuat secara politk atau kaya, melainkan mereka yang paling berilmu 

dan paling takut kepada Allah Swt. Hal iini mengangkat status ilmuwan (pemikir, 



43 
 

 
 

pengamat) dan menetapkan ilmu sebagai prasyarat spiritual, bukan sekedar 

kemampuan duniawi.  

D. Biografi Fazlur Rahman  

Fazlur Rahman (selanjutnya Rahman) hidup dalam usia sekitar 68/69 tahun, 

lahir di Pakistan pada 21 September 1919 M dan wafat di Chicago pada 26 Juli 

1988 M. Daerah kelahiran Rahman bernama Hazara, yaitu daerah bagian barat laut 

Pakistan. Sebelum terpecah, Hazara termasuk dalam wilayah India. Dibesarkan 

dalam susasana pendidikan agama sistem tradisonal di bawah asuhan ayahnya yang 

merupakan ‘Ulamā  terkemuka yaitu Syaikh Maulana Syihab ad-Din yang 

merupakan alumnus Dar al-Ulum di Deoband. Rahman hafal Al-Qur’an dalam usia 

sebelum baligh yaitu saat masih berumur 10 tahun. Ketekunan dan ketaatan keluaga 

dalam beragama dengan manganut madzhab Hanafi (sunni) tidak diragukan lagi.  

Jenjang pendidikan Rahman yang ditempuh di daerah kelahirannya adalah 

sekolah modern di Lahore pada tahun 1933 dan menyelesaikan spesialisasi Bahasa 

Arab di Punjab University pada tahun 1940 dengan menyandang gelar BA yang dua 

tahun kemudian meraih gelar masternya di universitas yang sama. Pada tahun 1946, 

ia melanjutkan studinya ke Inggris yaitu di universitas ternama, Oxford University 

dan memperolah gelar Doctor of Philosophy pada tahun 1950 dengan mengangkat 

disertasi tentang Ibn Sina di bawah bimbingan Prof. Simon Van Den Bergh. Dalam 

mengawali berbagi ilmu, pada tahun 1950-1958 Rahman mengajar Filsafat Islam 

dan Bahasa Persia di Durham University, Inggris dan berhasil merampungkan karya 

orsinilnya yang berjudul Prophecy in Islam; Philosophy and Orthodoxy. 



44 
 

 
 

Selanjutnya hijrah meninggalkan Inggris menuju McGill University Montreal 

Kanada untuk meraih associate professor di Institute Islamic Studies.45 

Beberapa karya tulis Rahman mengindikasikan kalau ia menguasai beberapa 

bahasa asing selain bahasa Arab dan Inggris seperti bahasa Yunani, Urdu, Jerman, 

Perancis, Turki dan Persia. Penguasaan beberapa bahasa inimembuat Rahman lebih 

leluasa dalam melakukan penelitian dan Analisa wawasan melalui sumber primer 

dengan membaca bahasa aslinya. Diantara teori hermeneutika dalam membangun 

metodologi penafsirannya terhadap Al-Qur’an –khususnya dalam konteks hukum 

dan sosial– yang cukup populer adalah double movement theory (teori gerakan 

ganda). 

Setelah Pakistan di bawah kepemimpinan Ayyub Khan yang memiliki 

pemikiaran modern, Rahman diundang untuk kembali pulang ke negeri asalnya. Ia 

dipercaya sebagai direktur Pusat Lembaga Riset Islam (1961-1968), anggota 

Dewan Penasehat Ideologi Islam Pakistan dan memprakarsai terbitnya Journal of 

Islamic Studies. Walaupun upaya Rahman melakukan pembenahan pemikiran 

secara besar-besaran di Pakistan tidak berjalan lama karena kerap kali mendapat 

kecaman keras dari ‘Ulamā -’Ulamā  tradisional dan kaum fundamentalis yang 

menilai lembaga riset yang dipimpin Rahman telah banyak dipengaruhi oleh 

pemikiran Barat. Di antara tulisan Rahman yang dipublikasikan adalah dua bab 

buku yang dikarangnya, Islam, yang berisi seputar hakikat Al-Qur’an bahwa “Al-

Qur’an secara keseluruhannya adalah kalam Allah, dan dalam pengertian biasa, 

juga seluruhnya adalah perkataan Muhammad”. Semua jabatan yang diberikan 

 
45 Sibawaihi, h. 19 



45 
 

 
 

kepada Rahman di Pakistan dilepasnya dan memutuskan untuk hijrah kembali ke 

Chicago (1970). Karena menganggap negaranya belum sepenuhnya siap 

menampung lingkungan akademik yang bebas dan bertanggungjawab dan 

intelektual masyarakatnya yang masih kekanak-kanakan. 

Beberapa tokoh terkemuka sunni yang menjadi idola Fazlur Rahman seperti 

Imam Syafi’i, al-Asy’ari, al-Ghazali dan Jalal ad-Din as-Suyuthiy. Di antara murid-

muridnya yang dari Indonesia adalah Amin Rais, Syafi’i Maarif dan Nur Kholis 

Majid. 

E. Karya-karya Fazlur Rahman  

Di antara buku-buku yang menjadi karya tulis dan peninggalan pemikiran 

Fazlur Rahman adalah sebagi berikut:  

a. Islamic Methodology in History (1965). Kajian tentang konsep sunah, ijma’ dan 

ijtihad. 

b. Islam (1966). Secara umum mengulas tentang sejarah perkembangan Islam, 

yaitu kira-kira selama empat belas abad keberadaan Islam.  

c. Philosophy of Mulla Sadra Shirazi (1975). Kajian tentang historis pemikiran 

Mulla Sadra Shirazi. 

d. Major Themes of Al-Qur’an (1980). Buku yang berbobot 129 halaman ini 

memuat delapan tema pokok Al-Qur’an, yaitu tuhan, manusia sebagai individu, 

manusia sebagai anggota masyarakat, alam semesta,kenabian dan wahyu, 

eskatologi, setan dan kejahatan, serta lahirnyamasyarakat muslim.  



46 
 

 
 

e. Islam and Modernity; Transformation of an intellectual Tradition (1982). 

Penjelasan mengenai pendidikan Islam dalam perspektif sejarah dengan 

menjadikan Al-Qur’an sebagai kriteria penilai. 

f. Avicenna’s Psychology (1985). Memuat kajian tentang pemikiranfilosof 

muslim, Ibn Sina. 

g. Health and Medicine in Islamic Tradition (1987). Buku terakhir yang ditulis 

sebagai sistem kepercayaan dan Islam sebagai tradisi pengobatan. 

Dalam bentuk jurnal ilmiah, karyanya telah tersebar dibanyak jurnal, baik 

jurnal lokal (Pakistan) maupun internasional, serta dimuat dalam banyak buku. 

Jurnal-jurnal yang memuat tulisannya adalah: Islamic Studies, The Muslim World, 

dan Studia Islamica. Sedangkan buku-buku suntingan terkemuka  yang memuat 

karyanya antara lain: Theology and Law in Islam  yang diedit oleh G.E von 

Grunebaum; The Encyclopedia of Religion yang diedit oleh Richar C. Martin, Islam 

past Influence and Present Challenge yang diedit oleh Alford T. Welch dan P. 

Chacia; dan lain sebagainya.   



 

47 
 

BAB III 

PANDANGAN PARA MUFASSIR TERHADAP MAKNA LAFAZ 

‘ULAMĀ  DALAM AL-QUR’AN 

 

Ajaran dan prinsip-prinsip Al-Qur’an sangat universal, sehingga 

memungkinkan generasi berikutnya untuk mengekspresikan makna yang berbeda 

dari para pendahulunya. Hal yang sama juga berlaku dalam memahami arti istilah 

‘Ulamā dalam Al-Qur’an. Setiap penafsir memiliki penafsiran unik yang 

membedakan mereka satu sama lain. Hal ini dimungkinkan karena dari zaman 

dahulu hingga sekarang, definisi kata ‘Ulamā  berkembang untuk mencerminkan 

pergeseran waktu atau zaman.1 Sebagaimana telah dijelaskan pada pembahasan 

sebelumnya, kata ‘Ulamā  terulang sebanyak 2 kali dalam Al-Qur’an yaitu pada QS 

Al-Syu’arā’ ayat 197 dan QS Fa>t}ir ayat 28.  

A. Makna Lafaz ‘Ulamā  menurut Mufassir Kontemporer 

Para mufassir memberikan beragam pandangan mengenai makna lafaz 

‘Ulamā. Penafsiran lafaz ‘Ulama>  menurut para mufassir kontemporer bervariasi, 

namun secara umum mereka memberikan pemaknaan yang lebih luas dibandingkan 

dengan pengertian klasik yang hanya megacu ahli agama. Berikut beberapa 

pandangan mufassir kontemporer mengenai makna lafaz ‘Ulama> : 

1. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran M.Quraish Shihab 

 
1 Mudzakkir Amin, ‘Kajian Semantik Konsep ‘ILM Dan “ULAMĀ” Dalam AL- Qur’An’, 

Jurnal Al-Fath, Vol. 13, No. 1, (Januari-Juni) 2019, h. 41-42 

 <file:///C:/Users/user/Downloads/2892-Article Text-7658-1-10-20200806.pdf>. 



48 
 

 
 

Dalam surah Al-Syu’arā’ Ayat 197 menjelaskan bahwa Al-Qur’an dan juga 

Nabi Muhammad Saw. telah disebut dalam kitab-kitab yang lama seperti yang 

diturunkan untuk Bani Israil, yakni Zabur Dâûd, Taurat Mûsâ, dan Injil ‘Isâ as. Ayat 

ini tampaknya mengatakan: Apakah orang-orang musyrik yang menolak kebenaran 

Al-Qur’an ini tidak melihat dan mempelajari kitab-kitab terdahulu untuk 

meyakinkan mereka agar menerima Al-Qur’an? Dan tidakkah cukup bagi mereka 

bahwa ada bukti yang jelas bahwa Al-Qur’an telah dipahami oleh para ‘Ulamā  Bani 

Israil? Kalimat “ia diketahui oleh ‘Ulamā  Bani Israil” maksudnya adalah mereka 

mengetahui tentang sifat Al-Qur’an sebagai wahyu Ilahi, dan kebenaran sifat-sifat 

yang disandangnya karena sesuai dengan apa yang mereka ketahui melalui kitab 

suci mereka, bahkan mengetahui pula kebenaran kandungannya.2 

Adapun dalam surah Fa >t}ir ayat 28  Quraish Shihab menjelaskan dengan 

mengutip pendapat dari Ibn Ashur yang dimaksud dengan ‘Ulama> adalah mereka 

yang mengetahui tentang Allah dan syariat-Nya. Jadi, kadar pengetahuan mereka 

tentang hal itu dapat menjadi tolak ukur kadar ketakutan mereka kepada Allah Swt. 

karena orang yang mendalam ilmunya tentang pengetahuan agama maka tidak 

buram bagi mereka hakikat-hakikat keagamaan. Sehingga ia akan selalu 

memperhatikan dan mempertimbangkan dampak buruk dari hal-hal yang ia 

kerjakan serta akan mengerjakan atau meninggalkan pekerjaan yang dikehendaki 

oleh Allah Swt.3 

 
2 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 136  
3 Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, h. 466 



49 
 

 
 

Quraish Shihab memiliki pendapat bahwa makna ‘Ulama>  dalam surah Fa>t}ir 

ayat 28  sebagai “orang-orang yang mengetahui agama” dalam istilah Arab tidaklah 

mutlak. Siapa saja yang memiliki ilmu, juga dalam bidang ilmu agama, hingga 

orang  tersebut disebut sebagai a>lim. Dari penafsiran ini dapat dipahami bahwa 

ilmu yang dimiliki oleh ‘Ulama> adalah ilmu tentang fenomena alam.4 

2. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Wahbah Al-Zuh}aili> 

Pada surah Al-Syu’arā’ Ayat 197 kata ‘Ulama>  ialah ‘Ulama>  bani israil, 

tidakkah cukup bagi mereka menjadi saksi kebenaran Nabi Saw. bahwa 

para‘Ulama>  Bani Israil menemukan penyebutan Al-Qur’an di kitab-kitab mereka 

yang mereka pelajari daripada kitab Taurat dan Injil, serta keterangan akan sifat 

beliau, pengutusan beliau dan umat beliau. Sebagaimana yang dikabarkan oleh 

orang yang beriman dari mereka yaitu Abdullah bin Salam dan Salman Al-Farisi.5 

Menurut Wahbah Al-Zuh }aili> kata ‘Ulamā dalam surah Fa>t}ir ayat 28 adalah 

orang yang menguasai ilmu alam dan penyingkap rahasia kehidupan, menyaksikan 

kebesaran kekuasaan Allah Swt, baik dalam pembalasan kepada mereka yang 

ingkar maupun dalam limpahan ampunan bagi yang beriman dan bertobat. 

Kesadaran mendalam ini menumbuhkan rasa takut yang khusyuk serta harapan 

yang tulus dalam diri mereka. Allah Swt, dengan sifat-Nya yang Maha Kuat dan 

Maha Pengampun, menjadi sumber utama bagi rasa takut dan pengharapan yang 

 
4 Shihab, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, h. 60-62 
5 Wahbah Al-Zuh}aili>, Al-Tafsi>r Al-Muni>r: Fi> ’Aqidah Wa Al-Syari>’ah Wa Al-Manhaj 

Diterj. Oleh Abdul Hayyie Al-Kattani Dengan Judul Tafsir Al-Munir: Akidah, Syariah Dan Manhaj 
(Jakarta: Penerbit Gema Insani, 2013), h. 217  



50 
 

 
 

tertanam kokoh dalam sanubari para ‘Ulamā  yang mendalami ilmu dengan 

ketulusan dan spesialisasi yang mendalam.6  

3. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Abdul Malik Karim Amrullah (Buya 

Hamka) 

Dalam kitab tafsirnya, Tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menekankan bahwa 

‘Ulama>  sejati adalah orang yang memiliki ilmu agama yang mendalam. Dalam 

surah Fa>t}ir ayat 28 bertemu kata ‘Ulama>, yang berarti orang-orang yang berilmu. 

Dan jelas pula bahwa ilmu itu sangat luas sekali. Bahkan alam di sekitar kita, sejak 

dari air hujan yang turun dari langit yang mampu menghidupkan bumi yang telah 

mati, sampai kepada gunung-gunung menjulang langit, warna-warni pada gunung, 

sampai yang lain-lain yang disebutkan manusia, binatang melata, binatang ternak, 

dan berbagai warna, sungguh-sungguh menakjubkan dan meyakinkan tentang 

kekuasaan Allah Swt.7  

4. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Sayyid Qut}ub 

Sayyid Qut}ub melihat makna ‘Ulamā  sebagai orang-orang yang memiliki 

kesadaran mendalam tentang kekuasaan Allah di alam semesta, yang tidak hanya 

terbatas pada pengetahuan agama. ‘Ulamā  di sini adalah mereka yang, dengan 

pengetahuan mereka, mengembangkan rasa kagum dan takut yang tinggi kepada 

Allah. Menurutnya, kesadaran ini muncul dari pengalaman hidup, observasi, dan 

refleksi yang mendalam terhadap alam semesta.8    

 
6 Al-Zuh}aili 
7 Amrullah, h. 5931 
8 Sayyid Qutb Ibra>him H{usain Syaz\ili, Fi> Z}ila>l Al-Qur’a>n Diterj. Oleh As’Ad Yasin 

Dengan Judul Tafsir Fi> Z}ila>l Al-Qur’a>n: Di Bawah Naungan Al-Qur’an (Jakarta: Gema Insani, 

2000), h. 364  



51 
 

 
 

Para 'Ulama adalah mereka yang secara mendalam merenungkan kitab alam 

semesta yang luar biasa. Melalui perenungan mereka, mereka memahami makna 

Allah yang sebenarnya. Mereka mengenali Allah dengan mengamati tanda-tanda 

kekuasaan-Nya dan mengalami esensi keagungan-Nya melalui ciptaan-Nya. 

Pemahaman yang mendalam ini menanamkan rasa takut yang tulus kepada Allah 

Swt, rasa takut yang tulus dan beralasan, bukan hanya sekedar emosi samar-samar 

yang diakibatkan oleh keagungan alam semesta. Penghormatan mereka berakar 

pada wawasan yang rinci dan pengetahuan langsung.9 

5. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Ahmad Mustafa Al-Maraghi 

Dalam kitab tafsir Al-Maraghi disebutkan bahwa sesungguhnya, yang takut 

kepada Allah lalu bertakwa terhadap hukuman-Nya dengan cara patuh hanyalah 

orang-orang yang mengetahui tentang kebesaran keuasaan Allah atas hal-hal apa 

saja yang Dia kehendaki, dan bahwa Dia melakukan apa saja yang dia kehendaki. 

Karena orang yang mengetahui hal itu, dia yakin tentang hukuman Allah atas 

siapapun yang bermaksiat kepada-Nya. Maka dia merasa takut dan ngeri kepada 

allah karena khawatir mendapat hukuman-Nya.  

Ada sebuah asar yang diriwayatkan dari Ibnu Abbas dia berkata, “Orang 

yang berilmu tentang Allah Yang Maha Pencipta di antara hamba-hamba-Nya ialah 

orang yang tidak menyekutukan Dia dengan seuatu apapun, menghalalkan apa yang 

dihalalkan Allah dan mengharamkan apa yang diharamkan-Nya, memelihara 

 
9 Sayyid Qutu}b, Tafs}i>r Fi> Z}ila>lil Qur’a>n (Diterj. Oleh As’ad Yasin Dkk), Jilid 11 (Jakarta: 

Gema Insani, 2000). 



52 
 

 
 

wasiat-Nya dan yakin bahwa dia akan bertemu dengan-Nya dan memperhitungkan 

amalnya.10 

B. Makna Lafaz ‘Ulamā  menurut Mufassir Klasik 

Para mufassir klasik menyatakan bahwa istilah ulama berasal dari kata Arab 

 yang ,(ʿālim) عالم yang merupakan bentuk jamak dari ,('al-'ulamā) العلماء

menandakan “orang yang berpengetahuan”. Dalam tafsir klasik, beberapa mufassir 

mendefinisikan ulama sebagai berikut: 

1. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Ibnu Kas|ir 

Ibnu Kas|ir menafsirkan bahwa ‘Ulamā  yang dimaksud pada surah Al-

Syu’arā’ Ayat 197  dalam konteks ini adalah ‘Ulamā  bani israil yang mengetahui 

ciri-ciri Nabi Muhammad Saw dalam kitab mereka. Mereka seharusnya menjadi 

bukti bagi kaum Quraisy dan orang-orang yang meragukan kebenaran Rasulullah, 

karena ‘Ulamā  tersebut sudah mengenali tanda-tanda kenabian beliau.11   

Dalam surah Fa>t}ir ayat 28  Ibnu Kas|ir menafsirkan ‘Ulamā  sebagai mereka 

yang mengetahui tanda-tanda kebesaran Allah melalui ilmu pengetahuan. Dengan 

pengetahuan mendalam, mereka menyadari keagungan dan kekuasaan Allah yang 

mendorong mereka untuk takut dan tunduk kepada-Nya.12 

2. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Al- Qurt}ubi 

 
10 Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, jilid 22, (Beirut, Mathba’ah Mufthafa 

Al-Baby Al-Halimy, 1936), h. 219-220 
11 Abu> al-Fida>’ Isma>i>l bin Kas|ir, Luba>b Al- Tafsi>r Min Ibn Kas|i>r, Diterj. Oleh m.Abdul 

Ghoffar Dkk Dengan Judul Tafsir Ibnu Katsir (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 2004). 
12 Kas|ir, h. 610 



53 
 

 
 

Menurut Al- Qurt}ubi ‘Ulamā  ditujukan kepada siapa saja yang memiliki 

pengetahuan saputar Kitab-kitab suci terdahulu, sama saja apakah dia telah   

memeluk Islam atau belum berdasarkan pendapat ini. Hanya saja, peryataan para 

Ahli Kitab tersebut menjadi bukti bagi orang-orang musyrik, sebab, dalam banyak 

perkara agama mereka selalu bertanya kepada para Ahli Kitab. Mereka menyangka 

para Ahli Kitab itu memiliki pengetahuan. Lebih lanjut al-Qurtubi menjelaskan 

bahwa istilah “‘Ulamā  Bani Israil” dalam ayat ini bukan sekadar ‘Ulamā  yang 

tahu akan ayat-ayat kitab suci mereka, tetapi juga orang-orang yang memiliki 

pemahaman yang benar dan adil tentang kebenaran agama serta mengenali ciri-ciri 

kenabian Muhammad Saw. Sayangnya, meskipun mengetahui kebenaran, sebagian 

dari mereka menyembunyikan atau menolak untuk mengakui kebenaran tersebut.13   

Menurut Al-Qurt}ubi, ‘Ulamā  yang disebut dalam ayat ini adalah orang-

orang yang paham akan sifat-sifat dan keagungan Allah melalui pengamatan 

terhadap alam dan syariat-Nya. Al-Qurtubi menekankan bahwa ilmu tersebut 

meliputi pengetahuan tentang kebesaran Allah yang memengaruhi hati seseorang 

untuk takut kepada-Nya. Rasa takut di sini adalah kekaguman dan kesadaran yang 

mendorong ‘Ulamā  untuk berbuat baik dan menghindari dosa.14 

3. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Muhammad bin Jarir al-Thabari 

Dalam surah Fa>t}ir ayat 28  disebutkan bahwa “sesungguhnya yang takut 

kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya, hanyalah ulama”. Maksudnya adalah, 

 
13 Abu> ’Abdillah Al-Qurt}ubi, Al Jami’ Li Ahkam Al Qur’an, Diterj. Oleh Fathurrahman 

Dkk Dengan Judul Tafsir Al Qurthubi (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), h. 347 
14 Al-Qurt}ubi, h. 822 



54 
 

 
 

mereka yang takut kepada Allah Swt, sehingga menjaga diri dari adzab dengan taat 

kepada-Nya, adalah  ‘Ulama> , yaitu orang-orang yang mengetahui kekuasaan Allah 

atas segala sesuatu, dan bahwa allah bisa melakukan apa yang dikehendaki-Nya. 

Itu karena, barangsiapa mengetahui hal itu, maka ia meyakini adzab-Nya atas 

maksiat yang dilakukannya, sehingga ia takut kepada Allah sekiranya Dia 

menghukumnya.15  

C. Makna Lafaz ‘Ulama>  menurut Mufassir Periode Pertengahan 

Selama periode tafsir Islam abad pertengahan, yang berlangsung sekitar 

abad ke-7 hingga abad ke-15 Masehi, para mufassir mengaitkan penafsiran yang 

berbeda dengan istilah‘Ulama>,  tergantung pada konteks ayat-ayat Al-Qur’an yang 

menjadi rujukan mereka.  

1. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Fakhruddin al-Razi 

Fakhruddin al-Razi menyatakan bahwa istilah “Ulama>” dalam surah Fa>t}ir 

ayat 28 merujuk kepada orang yang memiliki rasa khasyah (takut), sebuah rasa 

yang sesuai dengan tingkat pemahamannya. Derajat ketakwaan-yang 

keberadaannya bergantung pada derajat ilmu-menjadi penentu rasa takut dan 

ketundukan seorang 'a>lim terhadap keagungan Allah Swt. Kemuliaan seseorang 

ditentukan oleh tingkat ilmunya, bukan oleh kualitas amalnya. Orang yang berilmu 

akan dirugikan jika ia tidak beramal, bahkan orang yang berakal sehat akan 

berargumen bahwa jika ia berilmu maka ia akan mengamalkannya.16  

 
15  Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, ‘Tafsir Ath-Thabari, Diterj. Oleh Abu Ihsan Al-

Atsari’ (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009)   
16 Muhammad al-Razi Fakhruddin, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al-Ghoib, jilid 1 (Beirut: 

Dar Al-Fikr, 1981), h. 5  



55 
 

 
 

Selain itu, dalam Surat Al-Syu'arā ayat 197, kata ‘Ulama>  merujuk kepada 

‘Ulama> Bani israil yang kepada mereka Nabi Muhammad SAW membawa 

kebenaran. Bani Israil masuk Islam dan menetapkan kebenaran Taurat dan Injil 

setelah sejumlah 'Ulama> menyadari bahwa Rasulullah saw. telah menyampaikan 

kebenaran. Meskipun orang-orang musyrik mengetahui sifat-sifat dan gambaran 

Nabi Saw. dalam Taurat dan Injil, namun pemahaman mereka yang telah 

tercerahkan tidak membuat mereka beriman.17 

2. Makna lafaz ‘Ulama>  menurut penafsiran Imam Asy-Syaukani 

Imam Asy-Syaukani dalam kitab tafsirnya yang berjudul “Tafsir Fathul 

Qadir” memaknai lafaz ‘Ulama>  dalam surah Fa>t}ir ayat 28   sebagai orang yang 

takut kepada Allah Swt. dalam keadaan tidak melihat-Nya, hanyalah orang-orang 

yang mengetahui-Nya beserta sifat-sifat-Nya yang mulia dan perbuatan-

perbuatan-Nya yang indah. Yang pasti bahwa dalam ayat ini, Allah Swt telah 

menetapkan bahwa orang-orang yang takut kepada-Nya adalah orang-orang yang 

mengetahui-Nya dan mengagungkan kekuasaan-Nya. 18

 
17 Fakhruddin, h. 7 
18 Muhammad bin Ali Al-Syaukani, ‘Tafsir Fathul Qadir, Diterj. Oleh Amir Hamzah 

Fachruddin’ (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008), h. 339  



 

56 
 

BAB IV 

KAJIAN HERMENEUTIKA FAZLUR RAHMAN TERHADAP MAKNA 

LAFAZ ‘ULAMĀ  

A. Hermeneutika Fazlur Rahman (Teori Gerakan Ganda) 

Bagi sebagian masyarakat Muslim, khususnya di Indonesia, istilah 

hermeneutika mungkin masih asing. Ini wajar sebab hermeneutika merupakan 

barang impor yang bukan milik asli keilmuan Islam. Karenanya, sebelum 

melangkah pada ide-ide Fazlur Rahman tentang diskursus hermeneutika, 

pengertian tentang hermeneutika secara sederhana dirasa penting untuk 

dipaparkan.1    

Kata hermeneutika berasal dari kata kerja bahasa Yunani hermenuein yang 

bermakna memahami, menafsirkan mengartikan ataupun menerjemahkan.2    

Menurut istilah, hermeneutika biasa dipahami sebagai:”the art and science of 

interpreting especially authoritative writings; mainly in application to sacred 

scripture, and equivalent to exegesis” (seni dan ilmu menafsirkan khususnya 

tulisan-tulisan berkewenangan, terutama berkenaan dengan kitab suci dan/atau 

identik dengan tafsir). Ada juga yang memahami bahwa hermeneutika merupakan 

suatu filsafat yang memusatkan bidang kajiannya pada persoalan “understanding 

of understanding” (pemahaman pada pemahaman) terhadap teks, terutama pada 

 
1 Sibawaihi, h. 5-6 
2Mudjia, Dasar-Dasar Hermeneutika: Antara Intenstonalisme Dan Gadamerian 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2008), h. 27  



57 
 

 
 

teks Kitab Suci, yang datang dari kurun waktu, tempat, serta situasi sosial yang 

asing bagi para pembacanya.3      

Hermeneutika merupakan studi filsafat yang mempelajari “interpretasi” 

terhadap teks, terutama teks-teks keagamaan dari periode sejarah dan kondisi 

sosial lokal yang tidak familiar bagi pembacanya.  Hermeneutika adalah tradisi 

pemikiran atau refleksi filosofis yang bertujuan untuk mengungkapkan konsep 

“verstehen” atau pemahaman.4 Sahiron Samsuddin menjelaskan bahwa dalam 

proses interpretasi, seseorang harus menyadari dua cakrawala. Pertama adalah 

cakrawala pengetahuan, yang terkandung dalam teks, dan kedua adalah cakrawala 

pemahaman atau pembaca.5 Hermeneutika berusaha melampaui batasan bahasa 

untuk mencapai proses mendasar atau makna yang terkandung dalam frasa 

tersebut. Inilah tepatnya tugas yang diupayakan oleh para penafsir.    

Hermeneutika adalah salah satu di antara sekian teori dan metode dalam 

menyingkap makna, sehingga bisa dikatakan bahwa hermeneutika memiliki 

tanggung jawab utama dalam menyingkap dan juga menampilkan makna yang ada 

di balik simbol-simbol yang menjadi obyeknya.6   

Hermeneutika dapat didefinisikan sebagai suatu teori atau filsafat tentang 

interpretasi makna. Kata hermeneutika, secara etimologis berasal dari bahasa 

 
3 Edi Susanto, Studi Hermeneutika: Kajian Pengantar (Jakarta: Kencana, 2016), h. 2  
4 M Ilham, ‘Hermeneutika Al-Qur’an: Studi Pembacaan Kontemporer Muhammad 

Shahrour’, Kuriositas, 11.2 (2017), h. 211 
5 Barsihannor and others, ‘Abdullah Saeed’s Construction of the Hierarchy of Values in the 

Qur’ān: A Philosophical Hermeneutic Perspective’, Journal of Islamic Thought and Civilization, 

13.1 (2023), h. 124 

<https://doi.org/10.32350/jitc.131.09>. 
6 Faiz, h. 20 



58 
 

 
 

Yunani hermeneuein yang berarti menafsirkan. Maka kata benda hermeneia secara 

harfiah bisa diartikan penafsiran atau interpretasi. Istilah ini dengan berbagai 

bentuknya bisa dibaca dalam sejumlah literature peninggalan yunani kuno, seperti 

yang digunakan Aristoteles dalam sebuah risalah yang berjudul “Peri Hermenelas” 

(tentang penafsiran).7   

Sebagian mengatakan bahwa hermeneutika adalah satu disiplin yang ber- 

kepentingan dengan upaya memahami makna arti dan maksud dalam sebuah 

konsep pemikiran. Dalam hal tersebut, masalah apa makna sesungguhnya yang 

dikehendaki oleh teks belum bisa kita pahami secara jelas atau masih ada makna 

yang tersembunyi, oleh karena itu memerlukan penafsiran untuk menjadikan 

makna itu transparan, terang, jelas, dan gamblang. 

Hermeneutika yaitu seni praktis, yang digunakan dalam hal-hal seperti ber- 

ceramah, menafsirkan bahasa-bahasa lain, menerangkan dan menjelaskan teks-

teks, dan sebagai dasar sebagai seni memahami, sebuah seni yang secara khusus 

sangat dibutuhkan ketika makna sesuatu teks itu tidak jelas. Sebagai bentuk seni 

menfsirkan hermeneutika mengharuskan tiga komponen, yaitu teks, penafsir, dan 

penyampaian kepada pendengar. Hermeneutika berperan dalm menjelaskan teks 

seperti apa yang diinginkan oleh si pembuat teks tersebut   

 Fazlur Rahman menisbatkan metodologi tafsir Al-Qur’an dengan 

hermeneutika, sebagaimana yang lazim digunakan oleh para mufassir Al-Qur’an 

 
7 Mudjia, h. 27 



59 
 

 
 

bukan tafsir bukan pula takwil dalam pengertian konvensional.8    Perlu disebutkan 

sebelumnya bahwa Rahman tidak pernah menegaskan jenis hermeneutika yang ia 

gunakan. Sebenarnya, frasa ini pertama kali muncul dalam tulisannya pada tahun 

1982, pada tahun ketika ia mempresentasikan teori gerakan ganda dalam karyanya 

Islam dan Modernity. Rahman hanya menyebutnya sebagai penafsiran atau 

interpretasi. Fakta ini semakin menunjukkan bagaimana apresiasinya terhadap 

hermeneutika telah berkembang. Namun teori-teori penafsirannya, yang sudah ada 

sebelum ia memahami hermeneutika, pada dasarnya termasuk dalam wacana 

hermeneutika. Karena, pada  kenyataannya, teori-teori penafsirannya yang baru 

dan progresif berusaha untuk menggulingkan dominasi pendekatan-pendekatan 

penafsiran tradisional, terutama yang dalam pandangannya, telah tercerabut dari 

akar Qur'an dan implikasinya terhadap kausalitas ayat-ayat. Sebagai hasilnya, 

hermeneutika Fazlur Rahman menggabungkan perspektif sosio-historis yang telah 

ia kembangkan sebelumnya dan gagasan tentang gerakan ganda. Pada 

kenyataannya, metode hermeneutika Rahman yang lebih komprehensif, yaitu 

metode penafsiran sistematis, membingkai ide-ide dalam gerakan ganda dan juga 

perspektif sosio-historis.9   

 Secara umum, Rahman memperkenalkan teori gerakan ganda 

sebagai cara untuk menafsirkan Al-Qur’an melalui dua gerakan yang saling 

berhubungan dan dialektis: pertama, dari situasi saat ini ke masa pewahyuan Al-

Qur’an, dan kemudian kembali ke masa sekarang. Gerakan awal bertujuan untuk 

 
8 Sibawaihi, h. 35 
9 Sibawaihi, h. 35-36 



60 
 

 
 

mengeksplorasi seluruh konteks yang melingkupi pewahyuan Al-Qur’an. Menurut 

Rahman, Al-Qur’an berfungsi sebagai respon ilahi, yang diartikulasikan melalui 

pikiran Nabi Muhammad, terhadap kondisi moral dan sosial di Arab pada masanya, 

khususnya dalam menjawab isu-isu yang dihadapi oleh komunitas perdagangan di 

Mekah. Gerakan kedua menganalisis situasi kontemporer, dengan 

mempertimbangkan faktor sosial, budaya, ekonomi, politik, nilai-nilai, institusi, 

dan banyak lagi.10  

Selanjutnya, Fazlur Rahaman meyakinkan bahwa apabila kedua moment 

gerakan ganda ini berhasil diwujudkan, niscaya perintah-perintah Al-Qur’an akan 

menjadi hidup dan efektif kembali. Oleh karena itu, kelancaran tugas yang pertama 

sangat bergantung dan berhutang budi pada kerja para sejarawan. Sementara tugas 

yang kedua, meskipun sangat memerlukan instrumentalitas para saintis social 

(sosiolog dan antropolog), demi menentukan “orientasi efektif” dan “rekayasa 

etis”, maka kerja para penganjur moral (‘Ulama >) yang akan diandalkan. 

B. Kajian Hermeneutika Fazlur Rahman terhadap Kata ‘Ulama>  dalam Al-Qur’an 

Menafsirkan QS Al-Syu’arā’ ayat 197 dan QS Fa>t}ir ayat 28 melalui teori 

Double Movement dari Fazlur Rahman melibatkan dua tahap utama yaitu 

memahami konteks historis dari kedua ayat tersebut, dan mengaplikasikan nilai-

nilai yang diambil dari ayat dalam konteks modern. 

A. QS Al-Syu’arā’ Ayat 197 

 
10 Zaprulkhan, h. 27 



61 
 

 
 

a. Konteks Historis  

Dalam konteks historis, QS Al-Syu’arā’ ’ ayat 197 merupakan bagian dari 

kritik terhadap kaum Quraisy yang meragukan kenabian Muhammad Saw. Ayat 

ini merujuk kepada ‘Ulamā  Bani Israil yang, melalui kitab mereka, sudah 

mengenal tanda-tanda kenabian Muhammad.11 Hal ini seolah-olah menantang 

kaum Quraisy dan orang-orang yang skeptis terhadap kenabian beliau untuk 

memperhatikan para ‘Ulamā  dari kalangan Bani Israil, yang secara tekstual 

memahami bukti-bukti tersebut namun memilih untuk menolak atau 

menyembunyikannya. 

Para ‘Ulamā  Bani Israil memiliki pengetahuan tentang kebenaran 

kenabian Nabi Muhammad SAW dari kitab-kitab terdahulu (Taurat dan Injil). 12 

Pada zaman itu, gelar ‘Ulamā  tidak hanya merujuk pada ahli agama, tetapi juga 

pada individu yang memiliki akses terhadap ilmu-ilmu keagamaan yang 

mendalam. Ilmu mereka seharusnya menjadi alasan bagi mereka untuk mengakui 

kebenaran, tetapi beberapa dari mereka menyembunyikan hal tersebut karena 

ketidakjujuran atau kepentingan sosial-politik. 

Dalam surah Al-Syu’arā’ ayat 197, menggambarkan keadaan masyarakat 

yang saat itu terpecah belah dalam menerima atau menolak keberadaan risalah 

Nabi Muhammad Saw. Banyak pemuka-pemuka Quraisy yang merasa bahwa jika 

 
11 Ade Wahidin, ‘Konsep Ulama Menurut Al-Qur’an (Studi Analitis Atas Surat Fathir Ayat 

28)’, Jurnal Al Tadabbur, (2014)  
12 Eko Zulfikar, Karakteristik Ulul Albab : Menuju Kepribadian Islami di Era Disrupsi 

Digital, (Guepedia, 2023).  



62 
 

 
 

mereka menerima Nabi dengan kebenaran (Islam) maka kekuasaan mereka akan 

terancam. Kebenaran (Islam) yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw juga 

berbicara tentang kesetaraan, hal ini bertentangan dengan sistem kasta yang ada 

pada Bani Israil. Hal itu akan menghilangkan status sosial para pemimpin Bani 

Israil.13  

Bani Israil sangat terikat dengan ajaran, tradisi dan kepercayaan nenek 

moyang mereka, sehingga mereka menolak ajaran-ajaran baru yang dianggap 

mengancam kepercayaan tersebut. Para pemuka Bani Israil memiliki kekuasaan 

sebagai orang yang mengetahui banyak hal, sehingga para pemuka Bani Israil 

memiliki rasa iri hati yang sombong karena merasa lebih pantas menjadi seorang 

Nabi, bukan Nabi Muhammad.  

Sebelum diangkat menjadi seorang Nabi, beliau adalah seorang yang 

dikenal amanah atau dapat dipercaya dan mendapat gelar Al-Amin. Hal ini 

membuat sebagian masyarakat Bani Israil menghormati Nabi. Dengan begitu, 

sebagian masyarakat menerima risalah yang dibawa oleh Nabi Muhammad. Ajaran 

yang dibawakan oleh Nabi Muhammad Saw, dapat dirasakan kebenarannya oleh 

sebagian Bani Israil yang berisi keadilan dan kesetaraan sehingga mereka tertarik 

untuk mengikutinya.  

b. Konteks Modern  

 
13 Khairil Malik Nicolas Habibi, Jalwis, ‘SEMANTIK MULTIKULTURAL DALAM AL- 

QUR’AN (Telaah Dalalah Nash-Nash Keberagaman)’, (2024) 

 <https://www.ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/pik/article/view/3849>. 



63 
 

 
 

Surah Al-Syu’arā’ ayat 197 tidak hanya relevan pada masa  penurunan 

wahyu,  tetapi juga sangat relevan untuk diterapkan masa sekarang.14 Banyak 

orang di dunia modern yang semakin mengglobal dan terkoneksi menghadapi 

tantangan yang serupa dengan yang dihadapi oleh masyarakat Mekkah dahulu, 

yaitu kebingungan dan ketidakpastian dalam menghadapi perubahan sosial, 

budaya, dan teknologi yang begitu cepat. 

Dalam konteks masa kini, konsep ‘Ulamā  dapat diterapkan pada individu 

yang memiliki ilmu yang mendalam, baik dalam pengetahuan agama maupun ilmu 

lainnya, yang dengan ilmunya dapat mengenali kebenaran.15 Di era sekarang, ilmu 

yang mendalam bisa berarti pemahaman tentang berbagai hal yang dapat 

memperkuat iman dan kesadaran terhadap kebenaran. 

Makna ini mendorong para ‘Ulamā  dan intelektual modern untuk tidak 

hanya memahami ilmu sebagai pengetahuan, tetapi juga memiliki tanggung jawab 

untuk menyampaikan kebenaran kepada masyarakat, terutama terkait dengan 

ajaran dan nilai-nilai Islam. Hal ini mencakup memperjuangkan keadilan dan 

menjadi teladan bagi masyarakat dalam mengakui dan memperjuangkan 

kebenaran, meskipun menghadapi tekanan atau kepentingan yang berbeda. 

 
14 Ainul Yaqin, ‘Dinamika Dan Tipologi “Ulamā” Indonesia Kontemporer’, Thaqafiyyat : 

Jurnal Bahasa, Peradaban Dan Informasi Islam, (2023).  

 <https://doi.org/10.14421/thaq.2022.21106>. 
15 Z E Hasibuan, ‘SPIRITUALISASI PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM: 

Membangun Bangsa Berkarakter Di Tengah Krisis Moral Melalui Spritualisasi Pembelajaran Dalam 

Darul Ilmi: Jurnal Ilmu,  (2016)  

<http://jurnal.iain-padangsidimpuan.ac.id/index.php/DI/article/view/422>. 



64 
 

 
 

Dengan demikian, ayat ini memiliki pesan global yang tidak hanya penting 

bagi masyarakat yang hidup di masa Nabi Muhammad Saw, namun juga 

berdampak besar bagi peradaban masa kini yang terus menghadapi perubahan yang 

begitu cepat di segala sektor kehidupan. Kejelasan wahyu Al-Qur’an sebagai 

pedoman hidup yang datang dari Tuhan memberikan arah yang tepat di tengah 

arus globalisasi dan modernisasi yang seringkali meminggirkan nilai-nilai moral 

dan spiritual. 

B. QS Fa>t}ir Ayat 28 

a. Konteks Historis  

Ayat ini turun di tengah masyarakat Arab yang masih menganut 

kepercayaan politeistik, minimnya pengetahuan ilmiah, dan terbatasnya kesadaran 

akan keagungan Allah yang dibuktikan dengan tanda-tanda alam. Dalam hal ini, 

‘Ulamā  didefinisikan sebagai individu yang memiliki pemahaman tentang alam 

dan agama dan dengan demikian memahami keagungan Allah. Rasa takut kepada 

Allah berasal dari pemahaman yang mendalam tentang kekuatan dan karakteristik-

Nya, yang dicapai melalui pengetahuan dan perenungan. 

Bila dilihat melalui konteks historisnya, ayat ini merupakan bagian dari 

deskripsi tanda-tanda kekuasaan Allah Swt di alam semesta. ‘Ulamā  yang 

disebutkan dalam ayat ini adalah orang-orang yang dengan ilmu mereka, mengenal 

keagungan Allah Swt. dan oleh karenanya memiliki rasa takut atau khasyyah yang 

mendalam kepada-Nya. ‘Ulamā  pada masa itu bukan sekadar ahli agama tetapi 



65 
 

 
 

orang-orang yang memiliki pemahaman yang mendalam tentang alam semesta 

sebagai tanda-tanda kebesaran Allah. 

Kata khasyyah yang digunakan di sini berbeda dari ketakutan biasa. 

Khasyyah adalah rasa kagum dan ketundukan yang muncul dari pemahaman 

mendalam akan kekuasaan Allah. Mereka yang berilmu (‘Ulamā ) memiliki rasa 

takut kepada Allah yang disertai dengan pemahaman yang mendalam, bukan hanya 

ketakutan akan hukuman. Dengan ilmu yang mereka miliki, mereka semakin sadar 

akan kekuasaan Allah dan hidup sesuai dengan ketakwaan yang tinggi. 

b. Konteks Modern  

Dalam konteks modern, istilah ‘Ulamā  dapat diperluas untuk mencakup 

para ilmuwan, profesor, atau siapa saja yang meneliti dan memahami ciptaan Allah 

secara mendalam. Namun, pengetahuan ini harus dilengkapi dengan tanggung 

jawab moral dan spiritual. Sebagai contoh, studi ilmiah di bidang lingkungan dapat 

menginspirasi manusia untuk melestarikan alam sebagai bentuk pengabdian 

kepada Allah. Dengan demikian, ilmu pengetahuan berfungsi sebagai alat untuk 

mempelajari alam semesta dan sarana untuk berhubungan dengan Sang Pencipta. 

Istilah ‘Ulamā  dapat mencakup mereka yang, melalui ilmu agama maupun 

ilmu tentang alam semesta, memiliki pemahaman mendalam yang menumbuhkan 

ketakwaan kepada Allah. ‘Ulamā  masa kini tidak terbatas pada ahli agama, tetapi   

ciptaan Allah di dunia ini. 

Dalam penerapan di masa kini, QS Fa>t}ir ayat 28 menuntut kita untuk 

menjadikan ilmu sebagai jalan menuju ketakwaan dan kedekatan kepada Allah. 



66 
 

 
 

Dengan pengetahuan yang kita miliki baik ilmu agama, sains, atau ilmu sosial kita 

dituntut untuk menyadari kebesaran Allah dan hidup dengan nilai-nilai ketakwaan 

yang lebih tinggi. Hal ini menekankan bahwa mereka yang memiliki pengetahuan 

sejati adalah mereka yang menggunakan ilmunya untuk meningkatkan kesadaran 

moral, sosial, dan spiritual dalam masyarakat. 

 Penelitian  ini menjadi pelengkap bagi penelitian yang dilakukan oleh 

Unggul Prayoga dan Laily Liddini (2022), yang membahas tentang makna kata 

‘Ulamā   dalam Q.S Fa>t}ir ayat 28 dengan menggunakan implementasi Semiotika 

Roland Barthes. Semiotika tahap pertama tentang kajian linguistik kata ‘Ulamā     

memberikan makna orang-orang yang memiliki pengetahuan. Kemudian sistem 

mitologi atau mitos memunculkan makna konotasinya yaitu ‘Ulamā    adalah 

sebuah gelar bagi para  ilmuwan yang ahli dalam pengetahuan umum juga kepada 

ilmu tentang agama yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis Nabi.16 

 

Surah dan Ayat 

 

Gerakan Pertama 

 

Gerakan Kedua 

 

QS. Al- 

Syu’arā’/26:197 

(Tentang 

‘Ulamā   Bani 

Israil) 

Makna Historis: Ayat ini 

menegaskan kebenaran Al-

Qur’an dengan merujuk pada 

‘Ulamā   Bani Israil (para 

rabi/cendekiawan Yahudi). 

Secara sosio-politik, mereka 

adalah otoritas pengetahuan 

yang diakui, namun banyak 

yang menyembunyikan 

kebenaran (tentang Nabi 

Muhammad) karena takut 

kehilangan status dan 

kekuasaan. Tujuan Ayat: 

Prinsip Universal (Integritas 

‘Ulamā: Otoritas keagamaan 

harus didasarkan pada 

integritas moral dan 

keberanian intelektual. Ilmu 

sejati menuntut pengakuan 

terhadap kebenaran, bahkan 

jika itu bertentangan dengan 

kepentingan pribadi 

kelompok. Relevansi 

Kontemporer: Mendorong 

‘Ulamā Muslim modern untuk 

bersikap jujur secara 

 
16 Unggul Prayoga dan Laily Liddini, h. 150 



67 
 

 
 

Validasi kenabian 

Muhammad dan kecaman 

terhadap‘ulamā yang 
menolak kebenaran karena 
motif duniawi.    

intelektual, menjauhkan diri 

dari politisasi agama yang 

merusak, dan berani mengakui 

serta menyampaikan 

kebenaran, terlepas dari 

tekanan politik atau sosial.  

 

QS. Fa>t}ir/35:28 

(Tentang 

‘Ulamā dan 

Rasa Takut 

kepada Allah 

Makna Historis: Ayat ini 

mendefinisikan‘ulamā 
sebagai “orang-orang yang 
berilmu (tentang ayat-ayat 
Allah)” yang menghasilkan 
rasa takut (khashsyah) 

kepada-Nya. Ayat ini 

ditempatkan setelah deskripsi 

mendalam tentang Ayat 

Kauniyah (fenomena alam, 

seperti keanekaragaman 

warna buah dan gunumg). 

Tujuan Ayat: Menetapkan 

sebuah epistemologi Islam 

yang menyatukan ilmu 

(sains/observasi) dan iman 

(teologi). ‘Ulamā sejati 

adalah saintis dan teolog 

sekaligus. 

Prinsip Universal (Sintesis 

Ilmu): Ilmu sejati adalah cara 

untuk mengenal dan 

mengagungkan kebesaran 

Ilahi. Pemisahan antara ilmu 

agama dan ilmu umum adalah 

pandangan yang keliru. 

Relevansi Kontemporer: 

Mendorong spesialis ilmu 

umum untuk 

mengintegrasikan keimanan 

dalam disiplin ilmu mereka, 

sehingga ilmu pengetahuan 

tidak menjadi sekadar 

materialisme. Selain itu 

mendorong ‘ulamā agama 
untuk tidak mengabaikan 
sains modern sebagai 
sumber untuk memahami 
kebesaran Allah Swt. 

 

Tabel 1.1  Teori Double Movement



 

68 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan penjelasan di atas, maka dapat ditarik kesimpulan sebagai 

berikut:  

1. Para mufassir memaknai ‘Ulamā’ sebagai orang berilmu yang memiliki 

kesadaran mendalam terhadap keagungan Allah, rasa takut (khasyyah) 

yang lahir dari ilmu, serta tanggung jawab untuk menyampaikan dan 

mengamalkan kebenaran. 

2. Melalui pendekatan hermeneutika Fazlur Rahman dengan teori double 

movement, ‘Ulamā’ dipahami secara kontekstual sebagai intelektual yang 

mengintegrasikan nilai-nilai moral, spiritual, dan rasional dalam menjawab 

tantangan zaman modern berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur’an. 

B. Saran 

Sebagai saran, penulis berharap penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

dalam memahami makna lafaz ‘Ulamā  dalam Al-Qur’an melalui pendekatan 

hermeneutika Fazlur Rahman, yang menekankan relevansi konteks historis dan 

moral dalam menafsirkan pesan-pesan Ilahi.  

Mengingat luasnya pemaknaan dan peran ‘Ulamā  dalam konteks 

keagamaan dan sosial, penelitian lebih lanjut disarankan untuk mengeksplorasi 

makna lafaz "‘Ulamā" dengan pendekatan hermeneutis lainnya, serta menelaah 

dampak dan aplikasi makna tersebut dalam realitas umat saat ini. Dengan 



69 
 

 
 

demikian, pemahaman terhadap konsep "‘Ulamā " akan semakin komprehensif, 

tidak hanya sebagai istilah agama tetapi juga sebagai panduan etis dan sosial 

dalam kehidupan bermasyarakat sesuai dengan ajaran Al-Qur’an. Untuk 

menciptakan pendekatan yang lebih holistik, peneliti selanjutnya dapat 

menggabungkan teori gerakan ganda Fazlur Rahman dengan teori penafsiran 

lainnya. 

Penulis juga berharap agar penelitian serupa dapat dilakukan dengan 

mengkaji kata kunci lain dalam Al-Qur’an yang sekiranya relevan dengan konsep 

moral, intelektual, ataupun sosial, sehingga kajian terus berkembang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

70 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur'an Al-Karim 

A’yunin, Nur Izzatul, and Ahmad Zainuddin, ‘Kisah Nabi Zakariah Dalam Al-

Qur’an (Kajian Hermeneutika Fazlur Rahman (Double Movement))’, 

Mafhum, 6.1 (2021) 

Fahroni, Ahmad, ‘Makna 'Ulamā’ Dalam Al-Qur’an (Studi Semantik)’, 2022 

Akmal, Andi Muhammad, ‘Konsepsi Ulama Dalam Alquran’, Ash-

Shahabah:Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 2018  

Al-Asfahani, Abu al-Qasim al-Husain bin Muhammad, Al-Mufradat Fi Gharib Al-

Qur’an (Mesir: Mustafa al-Bab al-Halabiy) 

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa, Tafsir Al-Maraghi, jilid 22 (Beirut: Mathba’ah 

Mufthafa Al-Baby Al-Halimy, 1936) 

Al-Qurt}ubi, Abu> ’Abdillah, Al Jami’ Li Ahkam Al Qur’an, Diterj. Oleh 

Fathurrahman Dkk Dengan Judul Tafsir Al Qurthubi (Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2007) 

Al-Syaukani, Muhammad bin Ali, ‘Tafsir Fathul Qadir, Diterj. Oleh Amir Hamzah 

Fachruddin’ (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008) 

Al-Zuh}aili>, Wahbah, Al-Tafsi>r Al-Muni>r: Fi> ’Aqidah Wa Al-Syari>’ah Wa Al-

Manhaj Diterj. Oleh Abdul Hayyie Al-Kattani Dengan Judul Tafsir Al-Munir: 

Akidah, Syariah Dan Manhaj (Jakarta: Penerbit Gema Insani, 2013) 

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Jakarta: Pustaka 

Nasional Pte Ltd Singapura, 1989) 

Anarwati, Aar, ‘Kedudukan Dan Peran Ulama Dalam Perspektif Al-Quran (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Quran Dan Al’Azim Dan Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an) (A 

Comparative Study of Tafsir Al- Qur’an Al-’Azim Dan Tafsir FiZ Ilal Al-

Qur’an)’, Jurnal Al-Fath, 11.01 (2017), 12 

Azizah, Ira Nur, ‘Metode Pemahaman Hadis Di Indonesia: Studi Atas Pemikiran 

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy’, Tesis, 2020 

Azra, Azyumardi, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Menjadi Buih (Bandung: 

Mizan Media Utama, 2000) 

Baidan, Nashruddin, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2016) 

Barsihannor, M. Ilham, Andi Tri Saputra, and Abdul Syatar, ‘Abdullah Saeed’s 

Construction of the Hierarchy of Values in the Qur’ān: A Philosophical 

Hermeneutic Perspective’, Journal of Islamic Thought and Civilization, 13.1 

(2023) > 



71 
 

 
 

Departemen Pendidikan Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka Utama, 2008) 

El-Saha, M. Ishom, and Saiful Hadi, Sketsa Al-Qur’an Tempat, Tokoh, Nama Dan 

Istilah Dalam Al-Qur’an (Jakarta: Listafariska Putra, 2005) 

Faiz, Fahruddin, Hermeneutika Qur’ani: Antara Teks, Konteks, Dan 

Kontekstualisasi (Yogyakarta: Qalam, 2002) 

Fakhruddin, Muhammad al-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al-Ghoib, jilid 1 

(Beirut: Dar Al-Fikr, 1981) 

Harun, Amrullah, and Ratnah Umar, ‘Al-Aqwam : Jurnal Studi Al- Qur ’ an Dan 

Tafsir Tafsir Al- Qur ’ an Media Daring Laman Web Tafsiralquran . Id Dan 

Pengaruhnya Terhadap Perkembangan Tafsir Di Indonesia’, 3 (2024) 

Hasibuan, Z E, ‘SPIRITUALISASI PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF 

ISLAM: Membangun Bangsa Berkarakter Di Tengah Krisis Moral Melalui 

Spritualisasi Pembelajaran Dalam …’, Darul Ilmi: Jurnal Ilmu …, 04.01 

(2016) 

Hasyim, Baso, ‘Islam Dan Ilmu Pengetahuan (Pengaruh Temuan Sains Terhadap 

Perubahan Islam)’, Jurnal Dakwah Tabligh, 14.1 (2013) 

Hasyim, Umar, Mencari Ulama Pewaris Nabi (Selayang Pandang Sejarah Para 

Ulama) (Surabaya: Bina Ilmu, 1998) 

Hsubky, Badruddin, Dilema Ulama Dalam Perubahan Zaman (Jakarta: Gema 

Insani, 1995) 

Huda, Sholihul, ‘ULAMA PEWARIS PARA NABI; Kajian Awal Tipologi Ulama 

Kontemporer Prespektif Abdullah Saeed’, Religi, 17.01 (2021) 

Huzen, Moh. Ali, ‘Konsep Ulama Dalam Al-Qur’an (Studi Analisis Penafsiran M. 

Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah)’, 2015 

Irawan, Ahmad Soni, ‘Eksistensi Wali Dalam Akad Pernikahan Perspektif Teori 

Double Movement Fazlur Rahman’ 

Juhari, ‘Pencitraan Ulama Dalam Al-Qur’an (Refleksi Peran Ulama Dalam 

Kehidupan Sosial)’, Jurnal Peurawi : Media Kajian Komunikasi Islam, 1.2 

(2018) 

Kamala, Anisa, ‘Shifting Paradigm Makna Ulama Sebagai Pewaris Para Nabi 

Perspektif Hadis’, 2022  

Kas|ir, Abu> al-Fida>’ Isma>i>l bin, Luba>b Al- Tafsi>r Min Ibn Kas|i>r, Diterj. Oleh 

m.Abdul Ghoffar Dkk Dengan Judul Tafsir Ibnu Katsir (Bogor: Pustaka Imam 

Syafi’i, 2004) 

M Ilham, ‘Hermeneutika Al-Qur’an: Studi Pembacaan Kontemporer Muhammad 

Shahrour’, Kuriositas, 11.2 (2017) 



72 
 

 
 

Masmuddin, Masmuddin, ‘Komunikasi Antar Umat Beragama Di Kota Palopo 

(Perspektif Kajian Dakwah)’, Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat, 13.1 

(2017) 

Muchtar, M. Ilham, ‘Analisis Konsep Hermeneutika Dalam Tafsir Alquran’, 

HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 13.1 (2016) 

Mudjia, Dasar-Dasar Hermeneutika: Antara Intenstonalisme Dan Gadamerian 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2008) 

Mudzakkir Amin, ‘Kajian Semantik Konsep ‘ILM Dan “ULAMĀ” Dalam AL- 

Qur’An’, Jurnal Al-Fath, Vol. 13, No. 1, (Januari-Juni) 2019 

Muhammad Imron, and Tri Wahyu Hidayat, ‘The Ijtihad Pada Era Kontemporer’, 

El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 9.2 (2023) 

Mutakabbir, Abdul, Metode Penelitian Tafsir (Sumatra Barat: Mitra Cendekia 

Media, 2022) 

Nicolas Habibi, Jalwis, Khairil Malik, ‘SEMANTIK MULTIKULTURAL 

DALAM AL- QUR’AN (Telaah Dalalah Nash-Nash Keberagaman)’, 2.1 

(2024) 

Nurjannah, Ika, ‘Reinterpretasi Konsep Ihda>D Perspektif Double Movement 

Theory Fazlur Rahman’, 3.2 (2018) 

Prayoga, Unggul, and Laily Liddini, ‘Makna Kata Ulama Dalam QS. Fatir Ayat 

28 (Implementasi Semiotika Roland Barthes)’, Magzha: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir, 7.1 (2022) 

Rahardjo, Dawam, Ensiklopedia Al-Qur’an Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-

Konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996) 

Rasyid, Muhammad Nuh, ‘Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 6 No. 1, 

Juni 2019’, 6.1 (2019) 

Satnawi, Satnawi, ‘Rekonstruksi Makna Ulama Dalam Realitas Sosial Masyarakat 

Indonesia’, Tafhim Al-’Ilmi, 14.2 (2023) 

Shihab, M. Quraish, Ensiklopedia AL-Qur’an: Kajian Kosa Kata (Jakarta: Lentera 

Hati, 2007) 

———, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi, Dan Wahyu Dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004) 

———, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 

2000) 

———, Tafsir Al-Mishba>h{ Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2000) 

Sibawaihi, Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Yogyakarta & Bandung: 



73 
 

 
 

Jalasutra, 2007) 

Studi, Jurnal,Amrullah Harun, Harris Kulle, Teguh Arafah Julianto, and Ahmad 

Taqiyuddin, ‘Metodologi Penafsiran QS . Al-Fa Ihah Dalam Kitab Tafsir S { 

Afwat Al-Tafasir Karya ‘ Alial-S a Buni’, 1 (2022) 

Susanto, Edi, Studi Hermeneutika: Kajian Pengantar (Jakarta: Kencana, 2016) 

Syamsuddin, Sahiron, Studi Al-Qur’an: Metode Dan Konsep (Yogyakarta: eLSAQ 

Press, 2010) 

Syaz\ili, Sayyid Qutb Ibra>him H{usain, Fi> Z}ila>l Al-Qur’a>n Diterj. Oleh As’Ad Yasin 

Dengan Judul Tafsir Fi> Z}ila>l Al-Qur’a>n: Di Bawah Naungan Al-Qur’an 

(Jakarta: Gema Insani, 2000) 

Umair, Muhammad, and Hasani Ahmad Said, ‘Fazlur Rahman Dan Teori Double 

Movement: Definisi Dan Aplikasi’, Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 2.1 (2023> 

Wardana, Rizki Afrianto Wisnu, and Minhatul Maula, ‘Teori Hermeneutika 

Double Movement Fazlur Rahman Dan Implementasinya Dalam Pemahaman 

Hadis Nabi’, Journal of Student Research (JSR), 1.3 (2023) > 

Yaqin, Ainol, ‘Dinamika Dan Tipologi “Ulamā” Indonesia Kontemporer’, 

Thaqafiyyat : Jurnal Bahasa, Peradaban Dan Informasi Islam, 21.1 (2023)  

Yunus, Mahmud, Kamus Arab Indonesia, Cet. I (Jakarta: Yayasan Penyelenggara 

Penterjemah Pentafsir Al-Qur’an, 1973) 

Zaprulkhan, ‘Teori Hermeneutika Al- Qur’an Fazlur Rahman’, Noura, 1.1 (2017) 

Zulfikar, Eko, Karakteristik Ulul Albab : Menuju Kepribadian Islami Di Era 

Disrupsi Digital (Guepedia, 2023) 

Zulfiyani Sudirman, ‘Analisis Intertekstual Kisah Nabi Yusuf Dan Zulaikha 

Dalam Al-Qur’an Dan Alkitab’, 2022 < 

 

 

 

 

 

 



74 
 

 
 

LAMPIRAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

NURUL IFTITAH. Lahir di Bonto Masunggu pada tanggal 28 

Mei 2001. Penulis lahir dari pasangan Makkatta dan Rukati. 

Penulis merupakan anak ketiga dari tiga bersaudara dan satu-

satunya perempuan. Memiliki dua orang kakak laki-laki bernama 

Husnul Mubarak dan alm. Fikry Haikal. Sejak lahir hingga saat 

ini bertempat tinggal di Desa Mario, Kecamatan Ponrang, Kabupaten Luwu.  

 Pendidikan dasar penulis diselesaikan pada tahun 2013 di MI DATOK 

PATTIMANG MARIO. Kemudian, melanjutkan pendidikan di SMPN 2 BUPON 

dan selesai pada tahun 2016. Selanjutnya penulis masuk Madrasah Aliyah BAJO 

dan selesai pada tahun 2019. Setelah lulus dari MA BAJO, penulis melanjutkan 

pendidikan perguruan tinggi di Institut Agama Islam Negeri (UIN) Palopo pada 

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. 

Sosial Media Penulis: 

▪ Email  : nurul_iftitah0017mhs19@iainpalopo.ac.id 

  nuruliftitah141@gmail.com   

▪ Instagram  : nrl_iftth04  

mailto:nuruliftitah141@gmail.com

